Pastorale Verkenningen %]

JAARGANG 20 - no. 3, december 2025

. /7
‘VL i -/ I
NI 1 \WCT) - ;
o ; 5;:-'&?“

= STt

1LH 1

d

- A

wantrouwen

- ";_—~ —
- . "9“( ‘; ;'5

in een wereld in‘verandering

——— Tijdschrift voor het Justitiepastoraat




Pastorale Verkenningen is een uitgave
van het RK en PC justitiepastoraat.

De redactie ziet zichzelf vooral als
verzamelaar van artikelen en stimulator
van collegae en anderen om te schrijven
over de onderwerpen die betrekking
hebben op het werkveld van het
justitiepastoraat.

Pastorale Verkenningen wil
deskundigheidsbevorderend zijn, onder
andere door na te denken over het
justitiepastoraat en haar context, door
de uitwisseling van visies op aspecten
van het werk, door het reflecteren op
noviteiten en door aandacht te schenken
aan de bronnen van waaruit
justitiepastores en justitiepredikanten
leven en werken.

Het volgende nummer van Pastorale
Verkenningen (jaargang 21, nr. 1)
verschijnt in april 2026 en zal gaan over
‘Tussen integratie en polarisatie’.

De uiterste inleverdatum voor dit
nummer is 1 maart 2026.

De redactie bestaat uit:

A. Flierman

T. Veenstra

A. van Voorst

R. van Wieringen, secretariaat

Lay-out en digitalisering: Renilde van
Wieringen.

Pastorale Verkenningen verschijnt onder
de verantwoordelijkheid van
hoofdaalmoezenier A.A.T. van Eijk en
hoofdpredikant A. van Voorst.

ISSN: 1875-0850

Het redactieadres:

Dienst Geestelijke Verzorging
Redactie Pastorale Verkenningen
Postbus 90829, 2509 LV Den Haag
a.v.voorst@dji.minjus.nl

REDACTIONEEL

Vertrouwen en wantrouwen in een wereld in verandering

Er zijn weinig begrippen zo basaal en existentieel als
vertrouwen. Tegelijk danken ze hun betekenis aan de
ervaring van het tegendeel. Onbevangenheid duurt tot het
vermoeden van leugen, gevaar of misleiding zijn intrede
doet. De titel van dit themanummer, “Vertrouwen en
wantrouwen in een wereld in verandering”, plaatst deze
spanning in een tijd waarin veel mensen ongerust zijn over
de richting van maatschappelijke en geopolitieke
ontwikkelingen. Polariserende scheidslijnen versterken het
geloof in het eigen gelijk en doen wantrouwen sneller
groeien dan vertrouwen.

De wereld van detentie is een context waarin deze dynamiek
ook aanwezig is en scherp zichtbaar wordt. Voor
ingeslotenen verschuiven zekerheden, soms blijvend,
waardoor de vraag wie nog te vertrouwen is onontkoombaar
wordt. Tegelijk weet het personeel zich gedwongen tot een
waakzaambheid die veiligheid vooropstelt en wantrouwen de
norm wordt.

De bijdragen in dit nummer laten de veelzijdigheid van dit
thema zien. Titels als “Zonder vertrouwen vaart niemand
wel”, “Wantrouwen voedt wantrouwen” en “Wantrouwen
en achterdocht in de bajes” tonen de sociale en
psychologische dimensies. Andere bijdragen benadrukken de
spirituele en pastorale diepte, zoals de reflecties op Psalm 44
(“Omwille van Zijn trouw”) en de hertaling van een
klaagpsalm als een schreeuw van vertrouwen. Ook bredere
maatschappelijke contexten komen aan bod, zoals het
wantrouwen in het Groningse aardbevingsgebied. De
afsluitende bijdrage, “Werken aan vertrouwen in detentie”,
benadrukt dat vertrouwen niet alleen een diagnose is, maar
ook een opdracht — een oefening in nabijheid,
betrouwbaarheid en hoop.

Samen laten deze artikelen zien dat vertrouwen en
wantrouwen geen gegeven zijn, maar een beweging tussen
mensen, instituties en geloof. In een veranderende wereld is
het essentieel deze beweging met vertrouwen te blijven
voeden.

Namens de redactie wens ik u veel inspiratie en reflectie bij
het lezen van dit themanummer.

Fons Flierman

2


mailto:a.v.voorst@dji.minjus.nl

Inhoudsopgave

Thema

04

07 Wantrouwen en achterdocht in de bajes; een sociologische analyse
door Wim Dekker

14  Hoe Jozefs vertrouwen op God hem hielp om vol te houden
door Marten van Willigen

18 Vertrouwen in hen die met wantrouwen worden aangezien
door Renilde van Wieringen

23 Wantrouwen voedt wantrouwen
door Heleen Heidinga en Elizabeth van Dis

26  Wantrouwen in het aardbevingsgebied
door Wilco Bosman

29 Als een hert
door Kick Bras

32 ‘Omwille van Zijn trouw’. Psalm 44 als vertrouwen dwars door wantrouwen heen
door Theunis Veenstra

36 De tovenaar van Tatabanya
door Els de Bijll Nachenius

39 Twee verhalen bij herschreven psalmen
door Ellie Smeekens

43  Hertaling van een klaagpsalm: een schreeuw van vertrouwen
door Jan van Beek

46  Psalmenproject, psalm 7
door Marian Boersen

49  Recht uit het hart
door Judith Bouma

52  ‘Vertrouwen en wantrouwen in een wereld in verandering’
door Claudia Gijselhart

55 Neusje van de psalm, het beste uit de Bijbel en de bajes
door Hanneke Allewijn

59  Werken aan vertrouwen in detentie
door Fons Flierman

Cultuur

65 Column
door Hanneke Allewijn

66 Geincarneerde liefde
recensie door Geert Rozema

Uit het veld

68 De dood als straf. Vergelding en vergeving in de VS
door Renilde van Wieringen

71  Op pad met nabestaanden van slachtoffers van een geweldsmisdrijf
door Marian Boersen

74  Ervaringen pilot devotionalia

Zonder vertrouwen vaart niemand wel: over vertrouwen als levensadem
door Erik Olsman

INHOUD

door Lydia Verhagen



THEMA

Zonder vertrouwen vaart niemand wel: over vertrouwen als levensadem

door Erik Olsman

Volgens psychoanalyticus Erik Erikson spelen vertrouwen en
wantrouwen al in het eerste jaar van een kind een centrale rol. Om
een persoon te worden die anderen kan vertrouwen, zijn wederzijdse
erkenning en wederzijdse betrouwbaarheid — in interactie met een of
meerdere verzorgers —van wezenlijk belang (Muuss, 1995, pp. 47-48).

Introductie

Veel gedetineerden hebben echter al vroeg in
hun leven met wantrouwen te maken gehad,
zoals een onbetrouwbare ouder. Soms is er zelfs
sprake geweest van ernstige verwaarlozing of
ander geweld. Zij kunnen een leven lang
worstelen met vertrouwen en wantrouwen in
relaties met anderen.

Wat kan een (christelijke) geestelijk verzorger bij
DJI, zoals een justitiepredikant of -aalmoezenier
hierin betekenen? Bij de beantwoording van deze
vraag put ik uit literatuur, de ervaring van
geestelijk verzorgers bij justitie en andere
settingen, en uit eigen ervaring.

Presentie

Geestelijk verzorgers, hebben vaak presentie als
een basisattitude van waaruit ze werken. Dit is
het met de ander zijn en blijven en aansluiten bij
waar de ander is. In een overzichtsstudie van

presentie binnen geestelijke verzorging liet Kevin
Adams (2019) zien dat presentie, hoewel een
vaag woord en op talloze wijzen gedefinieerd,
vaak verwijst naar het creéren van een “trusting
atmosphere” waar zonder oordeel en
compassievol wordt geluisterd naar de ander.Het
gaat dus om een atmosfeer gekarakteriseerd
door vertrouwen. Dat lijkt me een basaal
startpunt voor alle geestelijk verzorgers, ook voor
hen die werken in detentiecentra.

Wantrouwen

Als de lucht gevuld is met wantrouwen, is het
echter moeilijker om vertrouwen in (en uit) te
ademen. Dat geldt op het niveau van de
gedetineerde wanneer deze beschadigd is in de
jonge jaren, zoals ik net al schetste. Maar het
geldt ook voor wantrouwen onder personeel of
bestuur. De veiligheidsregimes binnen detentie
liegen er niet om. Dat maakt de lucht benauwd.



Ook in de samenleving is de sfeer van
wantrouwen te proeven: strenger
straffen en “veiligheid van de
samenleving” lijken soms de enige
woorden die gewijd worden aan het
gevangeniswezen en aan gedetineerden.

Wie over de schreef gaat dient allereerst en
vooral gewantrouwd te worden, zo luidt het
devies.

Genade

De met wantrouwen gevulde lucht ademen
justitiepastores ook in. Zodoende is het
noodzakelijk dat geestelijk verzorgers plekken
(blijven) zoeken waar ze andere lucht kunnen
opademen. Ik hoop dat christelijke
geloofsgemeenschappen een van die plekken
kunnen zijn. Het evangelie maakt, wat mij betreft,
duidelijk dat God alle mensen als schepselen ziet.
Door een bril van genade zie ik bovendien
anderen en mezelf allereerst niet als schuldigen,
maar juist als bevrijd. Toch biedt dat niet meteen
soelaas wanneer justitieaalmoezeniers en -
predikanten een atmosfeer van vertrouwen
willen creéren. Hoe kunnen zij een dergelijke
atmosfeer creéren? Of preciezer: hoe kunnen zij
de voorwaarden voor een dergelijke atmosfeer
creéren?

Vertrouwen

Om voorwaarden te creéren zijn allereerst basale,
communicatieve vaardigheden nodig, zoals het
geven van een gevoelsreflectie, parafraseren,
open vragen stellen, et cetera (Lang & Van der
Molen, 2020). Afstemmen op het cognitieve of
intellectuele niveau van de ander is daarbij ook
een noodzakelijke voorwaarde: niet onbelangrijk
in een setting waar mensen met een laag 1Q of
licht verstandelijke beperking
oververtegenwoordigd zijn. Maar daarnaast zie ik
geestelijk verzorgers ook op andere manieren
deze atmosfeer creéren. Ze benadrukken
bijvoorbeeld de vertrouwelijkheid van
gesprekken, die samenhangt met het

ambtsgeheim. In hun omgang met gedetineerden
behandelen ze laatstgenoemden met net zoveel
respect en waardigheid als ieder ander mens.

Begrenzen

Het vergt ook een bepaalde mate van verdragen
dat de ander gemengde motieven heeft, soms
leidend tot manipulatief gedrag. Soms begrenst
de geestelijk verzorger ook door iets te delen van
de eigen ervaring, of wat er in mij resoneerde:
“Als je dit zo zegt, word ik daar bang van.
Misschien worden anderen daar ook wel bang
van?” (vgl. Olsman, 2022). Soms dient begrenzing
ook om duidelijk te maken dat de geestelijk
verzorger het perspectief van de gedetineerde
niet wil bevestigen: “lk denk dat ik het een beetje
anders zie dan jij. Maar ik weet niet of jij mijn kijk
erop wilt horen?” Juist de (liefdevolle) begrenzing
kan ook weer vertrouwen wekken, omdat de
ander weet wat hij wel of niet aan mij heeft.

Tragiek

Ondertussen is het tragische dat herstel van
vertrouwen vaak maar moeilijk te bereiken is,
zeker wanneer iemand nooit veel vertrouwen in
anderen heeft gehad. “Vertrouwen komt te voet
en gaat te paard” wijst erop hoeveel geduld de
opbouw van vertrouwen vergt. Er hoeft maar iets
kleins te gebeuren en zij vertrekt te paard. Zelf
vond ik het in de psychiatrie ook tragisch om te
zien hoe wantrouwen bij sommige patiénten
tegelijk een soort veiligheid bood: het
wantrouwen en (onderliggende) angst was de
lucht die de ander gewend was in en uit te
ademen. Andere lucht opademen was te
bedreigend. Dit vergde geduld van mij, die ik niet
altijd kon opbrengen. Ik voelde me ook
machteloos en moest daarmee omgaan: ik kon
het wantrouwen niet (om)keren, hoe graag ik dat
ook wilde.

Trouw

Het woord vertrouwen bevat ook het woord
trouw. Justitiepredikanten en —aalmoezeniers
kunnen deze betonen door zich te houden aan
afspraken. Zelf leerde ik deze interventie van een
collega: “lk merk dat het gesprek nu niet lukt. Ik



kom volgende week donderdag terug om het
gesprek voort te zetten.” Op die manier
begrensde zij en tegelijk hield ze de relatie in
stand door perspectief te bieden op een vervolg.
Ze belichaamde iets van Gods trouw. De trouw
van God is iets waar mensen met veel
wantrouwen zich aan vast kunnen houden. Soms
doen ze dat op krampachtige wijze, wat weer
risico’s met zich meebrengt. Tegelijk kan het ook
zo zijn dat, door de onmogelijkheid om anderen
te vertrouwen, de ander ook God niet kan
vertrouwen.

Conclusie
In deze bijdrage schetste ik hoe wantrouwen in
de samenleving, in detentie en in de levens van

gedetineerden een rol speelt. Ik vroeg me af wat
een aalmoezenier of predikant in deze context
van wantrouwen kon betekenen. Het antwoord is
eclectisch omdat ik niet één antwoord heb op
deze vraag. Geestelijk verzorgers kunnen in en
door hun presentie en genadevolle blik een
atmosfeer van vertrouwen creéren, of op zijn
minst de voorwaarden voor een dergelijke sfeer.
Zij kunnen vertrouwen wekken niet alleen door
hun communicatie en het waarborgen van het
ambtsgeheim, maar ook door te begrenzen op
liefdevolle wijze. Van hen zelf vergt dit het
omgaan met tragiek en machteloosheid. Hopelijk
inspireert Gods trouw hen om zelf trouw te zijn
aan de mensen die God op hun pad heeft gesteld.
Dit vanuit het besef dat uiteindelijk niemand wel
vaart zonder vertrouwen..

Erik Olsman is hoogleraar Geestelijke Verzorging aan de Protestantse Theologische Universiteit, Utrecht.

Protestantse Theologische Universiteit

Literatuur

Adams K. (2019). Defining and Operationalizing Chaplain Presence: A Review. Journal of Religion and
Health, 58(4), 1246—-1258. https://doi.org/10.1007/s10943-018-00746-x

Muuss, R. E. (1995). Erik Erikson’s Theory of Identity Development. In R. E. Muuss (Ed.), Theories of

adolescence (pp. 42-57). McGraw-Hill.

Lang, G., & Van der Molen, H. (2020). Psychologische gespreksvoering. Een basis voor hulpverlening, 18°

druk. Boom.

Olsman, E. (2022). Resonance in a Theopoetics of Practice in Practical Theology. International Journal of
Practical Theology, 26(2), 311-328. https://doi.org/10.1515/ijpt-2021-0031

(terug naar de inhoudsopgave)



https://doi.org/10.1007/s10943-018-00746-x
https://doi.org/10.1515/ijpt-2021-0031

THEMA

Wantrouwen en achterdocht in de bajes; een sociologische analyse

door Wim Dekker

“Ik ben echt een slechte racist”. Het is een uitspraak die telkens
terugkomt in het fraaie portret dat Arlie Russel Hochschild (2024)
schetst van de opgesloten Wyatt Blair in haar boek over gestolen trots
en schaamte in de Verenigde Staten rond 2022. ‘Bad’ is voor Wyatt
een woord dat trots impliceert. Als je ‘bad’ bent, zoals hijzelf, zijn
vader en zijn dochter, dan dwing je respect af, omdat je geweld niet
schuwt. En als je, als het nodig is, bereid bent om te doden.

Ergens bijhoren

Het portret dat Hochschild vervolgens schetst, op
basis van interviews met Wyatt, is het verhaal van
een man die van kinds af aan op het pad van
(racistisch) geweld is gezet. Zijn vader was lid van
de Klan.

Als puber moest hij met een bus naar school. De
bus zat vol met kleurlingen. De enige manier om
te overleven was geweld, aldus Wyatt. Natuurlijk
werd hij veel in elkaar geslagen, maar zijn
voortdurende bereidheid te vechten dwong wel
respect af.

In de gevangenis heeft hij een hakenkruis op zijn
schouder laten tatoeéren. Je hoort daarmee
automatisch bij een selecte groep die geweld niet
schuwt, maar ook respect afdwingt bij
kleurlingen. Hij geeft hoog op van de Klan,
neonazisme en witte superioriteit. Het geeft hem

het gevoel van ergens bijhoren. Consequent is
het allemaal niet. Raszuiver is hijzelf niet.
Hetzelfde geldt voor zijn relaties in het verleden.
Maar hij is wel echt een ‘slechte klootzak’. Hij
heeft schijt aan alles en iedereen. De enige
manier van leven waarin hij gelooft is ‘echt slecht
zijn (Hochschild, 2024, 97 — 113).

7

Verhaal

Het verhaal van Wyatt is natuurlijk maar een
verhaal. Het is de apologie van een gedetineerde
die tegenover de interviewer, in dit geval een
oudere wetenschapster, Joods en ook nog eens
democraat, zijn eer probeert te redden.

Door het hele verhaal heen zie je hem zoeken
naar bronnen voor zelfrespect, legt hij overal
schuld neer, behalve bij zichzelf, en gaat hij heen
en weer tussen het voorzichtig zoeken naar



verbinding en minachtende trots, waarmee hij
zich vervreemdt van alles en iedereen.

Ik moest aan Wyatt denken toen mij gevraagd
werd een artikel over wantrouwen en afkeer van
de samenleving in de gevangenis te schrijven. En
aan de rest van het boek van Hochschild. Want ik
denk dat zij met haar aandacht voor ‘gestolen
trots’ een punt heeft. Sterker nog, zij reikt iets
aan dat helpt om verbinding te leggen.

Maar voordat ik dat doe, eerst iets over de
gevangenis zelf. Is de gevangenis niet per
definitie een voedingsbodem voor wantrouwen,
afkeer van de samenleving, vreemdelingschap?

Gevangenis als totale inrichting: Foucault en
Goffman

In elk geval is een gevangenis de plek waar een
gedetineerde de gevolgen draagt van een conflict
met de samenleving. De gedetineerde heeft
volgens de rechter de regels van de samenleving
overtreden en wel zo ernstig, dat hij een tijd
buiten die samenleving moet verblijven. Het
wantrouwen van een gedetineerde komt dus niet
uit de lucht vallen. Er gaat wantrouwen van de
samenleving aan vooraf. Wat misschien weer
gevoed werd door het wantrouwen van de pre-
gedetineerde die het conflict met de regels van
de samenleving aanging.

Wantrouwen duidt op buitensluiten, geen
verbinding ervaren in de relatie, op je hoede zijn
voor de ander, minachting. Het is een relationeel
begrip en gedetineerden geven hier, of worden
gedwongen hier bijna fysiek vorm aan te geven.
Zij horen er niet bij.

Een sociaal filosoof als Foucault heeft dit plastisch
beschreven door de gevangenis te typeren als
een panopticum.

De samenleving, zij die aan de goede
kant staan, zien alles wat een
gedetineerde doet. Door camera’s, door
lijfelijk onderzoek, door de ontlasting te
analyseren, door dagrapporten te lezen
enz. Gedetineerd zijn is object van
onderzoek worden.

Het doel van al dat onderzoek is dat je geen
gevaar meer bent voor de samenleving.
Disciplinering. Pastoraat zal daar in de ogen van
Foucault ook bij horen. Hoezeer het pastoraat
ook zal benadrukken dat het in het pastoraat gaat
om de echte ontmoeting tussen mensen. Maar
goed, Foucault is natuurlijk ook de meester van
de achterdocht.

Interessanter is in mijn ogen Goffman, de
socioloog die in de jaren zestig van de vorige
eeuw schreef over ‘totale instituties’. Hij
beschreef vooral psychiatrische inrichtingen,
maar zijn observaties en conclusies zijn door te
trekken naar gevangenissen. Overigens, Goffman
wordt ook vaak als uiterst achterdochtig
getypeerd (Zijderveld, 1973,140). Sociologen
hebben wellicht een ziekelijke neiging tot
ontmaskeren.

Hoe dan ook, Goffman maakt voelbaar wat
bejegening met mensen doet. Hij behoort tot de
school van het symbolisch interactionisme en
bedrijft sociologie met een toneelbril. Zijn
dramaturgisch perspectief op het samenleven
houdt in dat hij elk sociaal gedrag ziet als een
toneelstuk waarin mensen betekenissen aan
elkaar overdragen. Niet alleen over hoe zij
zichzelf zien, maar ook hoe zij de ander ervaren
en typeren.

De psychiatrische ziekenhuizen in de jaren zestig,
de tijd van het onderzoek van Goffman, droegen
als decor bij aan een toneelstuk waarin de patiént
maar een boodschap te verstaan werd gegeven: u
bent gek en u moet meewerken aan uw genezing,
anders komt u nooit meer terug in de
samenleving.

Dat geldt natuurlijk ook voor een gevangenis.
Alles, het decor en de acteurs, heeft maar een
identiteitsbepalende boodschap: u bent een
gedetineerde. U bent onvrij. Om hier uit te
komen, moet u uw tijd uitzitten en het helpt als u
zich goed gedraagt. Niet alleen de professionals
zijn de acteurs. Gedetineerden onderling en
bezoekende familieleden versterken die
boodschap. Net als de messen of het
gereedschap dat zij gebruiken tijdens het eten of
bij ‘het werk’. Dat is het totalitaire van een totale
inrichting. Het dringt je een identiteit op: ik ben



een gevangene. |k ben slecht in de ogen van de
samenleving. Ik ben gevaarlijk voor die
samenleving. Ik hoor er niet bij.

Op enig moment beschrijft Goffman hoe hij soms
in een psychiatrische inrichting stootte op een
moreel dieptepunt. Want, zo stelde hij, mensen
in de psychiatrie zijn wel door de samenleving
buiten gesloten omdat zij abnormaal gedrag
vertonen, maar daar zit een belofte aan vast dat
zij terug mogen keren als zij weer normaal doen.
Dus oriénteren patiénten zich op het normale
leven. Verpleegkundigen en psy-mensen helpen
daarbij. Maar, zo ontdekte Goffman, er zijn
patiénten die die ambitie hebben opgegeven. Zij
zien zichzelf niet meer terugkeren. Ze zijn al te
vaak teruggezet naar een gesloten afdeling. Hun
verlof is al te vaak ingetrokken. De hoop op
terugkeer is weg. Voor hen is er geen reden meer
om zich te oriénteren op de normale
samenleving. Dit leidt tot een moreel vacuiim.

Goffman beschrijft deze groep als verkerend in de
krochten van de psychiatrie. Ze vormen veelal
een gevaar voor zichzelf en hun omgeving. Er
staat geen remming meer op hun impulsen of
wanen. Waarom zouden ze ook? De kans op
terugkeer is opgegeven. Ze zijn ook opgegeven.
Moreel slaat hierdoor verval toe. Veel onderling
seksueel verkeer, al dan niet met geweld, diefstal,
pesterijen en mentaal vooral veel leegte.

Oriéntatie op de samenleving
Deze kleine inventarisatie van bronnen van
wantrouwen en afkeer van de samenleving bij

Foucault en Goffman levert vier reactiepatronen
van gedetineerden op wanneer zij door de
samenleving zijn buitengesloten, beetje in de lijn
met typologie van Merton:

1. Gedetineerden blijven zich, ondanks de
uitsluiting, oriénteren op de samenleving,
omdat zij ergens wel snappen waarom zij
buitengesloten zijn. Zij zijn niet wezenlijk
in conflict met de waarden, normen en
instituties van de samenleving. Zij willen
rehabilitatie.

2. Gedetineerden voelen zich al dan niet
terecht buitengesloten door de
samenleving, maar zien dit meer als een
schakel in een keten. Zij hadden toch al
moeite om zich te verbinden met de
samenleving. Zij ervaren de samenleving
als een machtige meester, ouder, baas
waar je je niet verwant mee voelt. Het
leven is dan een vervelend kat en
muisspel waarbij je je passief agressief of
agressief verzet waar je kunt. Je oriénteert
je nog wel op de samenleving, maar niet
omdat je de doelen van de samenleving
deelt. Meer als slachtoffer of dilettant.
Het kan speels, maar is meestal
verbitterd. Je voelt je vooral slachtoffer.

3. Eris ook de groep die Goffman in de
krochten van de psychiatrie aantrof.
Mensen die zich zo min mogelijk
aantrekken van de samenleving. Daar
openlijk mee in conflict zijn en hun eigen
weg gaan, in de luwte, onder het
maaiveld, of in actief verzet.

4. Tenslotte zijn er nog mensen die de
samenleving willen verbouwen. Mensen
met idealen of geloof. Dat zijn er niet veel.

Kortom, het wantrouwen van gedetineerden is
een voorstelbaar antwoord op het groeiende
wantrouwen dat zij ontmoeten. De minachting
voor gedetineerden in de samenleving is
overigens eerder toegenomen dan gedaald. Dit
laat onverlet dat het vertrouwen van de
samenleving door gedetineerden veelal ook echt
geschonden is.

Diep verhaal
Maar er valt sociologisch meer te vertellen.
Actueler ook. Daarvoor pak ik de draad van Arlie



Russell Hochschild weer op. Haar onderzoek naar
‘Gestolen trots’ biedt mogelijkheden storingen in
het verhaal van een gedetineerde ten opzicht van
het verhaal van de samenleving verder in kaart te
brengen.

Hochschild heeft onderzoek gedaan in het stadje
Pikeville in Kentucky, een staat in het midden van
de Verenigde Staten. Pikeville was een kolenstad.
Wie in Pikeville geboren werd, kwam in de
mijnindustrie te werken. Maar de mijnen zijn
gesloten. De armoede is groot en hetzelfde geldt
voor de werkloosheid. Er is niet veel meer om
trots op te zijn. Tot verbazing van Hochschild
heeft 80% van de inwoners van Pikeville en van
de staat Kentucky op Trump gestemd. Kentucky is
rood gekleurd. Dat verbaast, omdat juist armen
niet veel van Trump of de Republikeinen te
verwachten hebben. De gezondheidszorg wordt
uitgehold, de inkomens stijgen niet en de sociale
zekerheid wordt afgebroken. De enige reden die
zij kan verzinnen is de belofte van Trump bij zijn
eerste termijn: ik zal de mijnen weer open laten
gaan. Maar ja, dat bleek geen hout te snijden.
Want wie wacht er nog op kolen?

Hochschild’s manier van onderzoek doen heeft
trekken van wat een pastor in een gevangenis
doet. Net als in haar vorige boek (2017),
Vreemdelingen in hun eigen land, verblijft zij
geruime tijd onder haar doelgroep, gaat
nieuwsgierig en niet veroordelend contact met
hen aan en komt zo op voet van
vertrouwelijkheid te staan. En zo verzamelt
Hochschild allemaal grotere en kleinere
levensverhalen en verbindt die met de grote
verhalen van Pikesville zelf: de sluiting van de
mijnen, de opkomst van Republikeinen, de al dan
niet gestolen verkiezingen door de Democraten,
de bestorming van het Witte Huis, de
klassenongelijkheid, de scheiding van rassen, de
opkomst van neonazistische organisaties, de
onbestrafte verkoop van pijnstillers door de
farmaceutische industrie die qua verslavende
werking in het niet valt bij drugs enz.

De veranderingen die zij in Kentucky ziet is die
van een groeiend wantrouwen jegens de
overheid. Paradoxaal genoeg wordt die nog
versterkt door de overheid zelf. Want
Republikeinen, en Trump zelf doen niets liever

10

dan de staat en zijn instituties onder kritiek
stellen: deep state, deep fake. Musk die met de
kettingzaag overheidsinstanties te lijf gaat.

De vraag van Hochschild is waarom de mensen in
Pikeville zo vatbaar zijn voor dit verhaal? Waarom
laten zij zich op sleeptouw nemen door Trump en
openlijk neonazistische organisaties, terwijl zij
daar objectief gezien geen baat bij hebben? In
zekere zin geldt hetzelfde voor gedetineerden.
Juist als zij terug willen keren in de samenleving
hebben zij baat bij al die overheidsinstanties die
ze daarbij op weg kunnen helpen: reclassering,
sociaal werk, vrijwilligersorganisaties. En in de
gevangenis wordt het leven wellicht ook
aangenamer als ze zich enigszins zouden
verbinden met al die functionarissen.
Wantrouwen, conflict, het helpt allemaal niet.
Maar het is wel de dagelijkse werkelijkheid.

Een paar uitkomsten uit het onderzoek
van Hochschild helpen om de
achterdocht van gedetineerden te
begrijpen.

Het grote verhaal en het beleefde verhaal

De Amerikaanse samenleving heeft volgens
Hochschild een groot verhaal dat zin geeft aan
het leven van de burgers. Op hoofdlijnen komt
het er op neer dat je zelf verantwoordelijk bent
om je leven tot een succes te maken. Succes is
ook het doel van het leven. Dat redt niet
iedereen, maar als je succes hebt, heb je dat aan
jezelf te danken. Zij hebben reden tot trots.
Minder rijken hebben ook reden tot trots. Zij
hebben de moed om mee te doen in de jacht
naar succes. Tegelijkertijd geloven zij ook dat
armoede evenzeer een gevolg is van eigen
onvermogen. Dit grote verhaal, dat vooral door
Republikeinen aangehangen wordt, zet het leven
dus direct op scherp. Wie rijk is mag trots zijn,
wie arm is moet zich schamen.

Zo radicaal als dit verhaal is het verhaal van de
Nederlandse samenleving niet. Maar ik schrijf dit
verhaal tijdens de verkiezingscampagne en ik
hoor veel gepraat over de hardwerkende



Nederlander, de buitenlanders die zich niet in
willen zetten voor onze samenleving, de
criminelen die hard aangepakt moeten worden
en de trots op de ouderen die onze samenleving
opgebouwd hebben en dat werken weer meer
moet lonen.

Natuurlijk valt er van alles af te dingen op dit
verhaal. Sociologisch onderzoek heeft al lang
laten zien dat de startpositie van mensen erg
verschillend is en dat dit van grote invloed is op
het succes dat mensen hebben. Dat is de reden
waarom Democraten zich inzetten voor beter
onderwijs, betere gezondheidszorg, sociale
ondersteuning.

Maar, zo laat Hochschild zien, dat verhaal dringt
bij Republikeinse stemmers niet of nauwelijks
door. Omdat zij van het verhaal dat uitzicht biedt
op het zelf realiseren van je geluk houden. Omdat
zij trots op hun eigen inzet en geluk willen zijn.
Het is een mannelijk verhaal.

Het geeft de inwoners van Pikeville een
onmogelijke positie: je wilt trots zijn, je eigen heft
in handen nemen, maar het lukt je niet omdat de
mijnen gesloten zijn en er in Pikeville verder
nauwelijks wat te doen valt. In dat gat stappen de
neonazi’s, Trump en de Republikeinse partij. Het
doet denken aan het zondebokmechanisme,
beschreven door Girard. De schuld voor het falen
wordt afgeschoven op de staat, op publieke
instellingen, op de lokale overheid, de gekleurde
mensen die misbruik maken van hun armoede. In
Nederland worden vergelijkbare
zondebokverhalen geuit door BBB, VVD, PVV en
SGP.

11

Zo bezien is het wantrouwen van gedetineerden
jegens overheidsinstellingen, functionarissen en
professionals die er juist zijn om ze te helpen, een
manier om hun frustratie over hun eigen treurige
verhaal af te wentelen op anderen. Het werkt als
een slachtofferapologie. Ik zit hier wel, heb ook
wel gefaald, maar het kwam niet door mij maar
door... Het is prettig om je teleurstelling over het
leven en je eigen weg daardoorheen af te
reageren op anderen. Een vorm van passieve
agressie. Het verzoent je met jezelf. En je dekt je
alvast in tegen teleurstelling straks, wanneer je
weer faalt in de ratrace, als je uit de gevangenis
komt.

Daarbij, de wantrouwige verhalen over
overheidsdiensten en de samenleving zijn niet
hun eigen verhalen. Er wordt door onze
samenleving en vooral ook door de politiek
continue neerbuigend gesproken over de sociale
dienst, de reclassering, het sociaal werk,
gevangenispersoneel. Gedetineerden zingen
slechts mee in het koor. Alleen zij zijn
belanghebbende.

Dus als we hier iets aan willen doen,
doen we er goed aan respectvol en met
waardering over deze professies te
spreken en neerbuigende verhalen,
vooral die van beleidsmakers, directies
enz. te bekritiseren.

Het zal de moraal in die organisaties goed doen,
trots terug geven. Want niets is zo besmettelijk
als een negatief vooroordeel. Het tast zelfs de
moraal van professionals aan.

Hochschild maakt zelfs het geloof in een bully als
Trump aannemelijk. Hij geeft je je geloof in jezelf
terug. Hij lijkt je te begrijpen en geeft woorden
aan je eigen woede. Hij durft wel in opstand te
komen waar je zelf overgeleverd bent aan je
passieve agressie. Hij laat zien dat je met woede
en bluf vooruit kunt komen, zonder je aan te
passen. Het is haast te mooi om waar te zijn. Diep
in hun hart weten mensen ook dat het niet waar
is. Maar Trump laat ons het even geloven. Het
maakt ons even gelukkig en trots.



De empathiebrug

Hochschild beschrijft twee wegen om uit het
wantrouwen te komen. De eerste is vooral
relevant voor de professionals. Besef dat je
relatief gunstige positie niet alleen toe te
schrijven is aan je eigen handelen, maar ook aan
je afkomst, de mensen die je hebt ontmoet en de
kansen die je kreeg en ook daadwerkelijk
gegrepen hebt. Wanneer je dit bevoordeeld zijn
erkent, vergroot dat de empathie en is dat ook
hoop- en moedgevend. In elk geval voor de
bevoordeelde. Het heeft zin om iets te doen aan
de omstandigheden van gedetineerden in de
hoop dat ze alsnog hun kans krijgen.
Benadeelden kunnen er ook zo naar kijken. Het
ligt dus niet alleen aan mijzelf. En als ik zo’n kans
krijg, pak ik hem.

Het tegenovergestelde hiervan is het moralisme
van bevoordeelden. Het gratuite moralisme.
Hochschild weet de woede van de lower classes
voelbaar te maken als ze weer een democraat
ontmoeten die ze beschuldigt van racisme,
kolonialisme, de holocaust en het hoge
suicidecijfer van LHBT-ers. Ik denk dat dit voor
gedetineerden niet anders is. Overigens
onverschilligheid en ontrouw zijn nog erger.

De andere weg om door empathie uit de misére
te komen, en voorbij het wantrouwen, is het
raken van de bodem en dat er dan iemand komt

Dr. Wim H. Dekker is docent sociologie en lector informele
netwerken aan de Christelijke Hogeschool Ede (CHE), afdeling
sociaal werk, en publiceert regelmatig op het grensvlak van

geloof en cultuur.

die niet doorloopt. Hochschild verhaalt van
mensen die met niets begonnen zijn,
voorgesorteerd om te falen. Dat deden ze ook.
Drank, drugs, criminaliteit, relatiebreuken, geen
contact met kinderen. Tot ze op een dag de
bodem raken. Wil ik nog verder of stap ik er uit?

Soms zijn er dan engelen, reclasseringswerkers,
sociaal werkers, vrienden, de AA, die je op gang
helpen om op te staan tot een nieuw leven.
Opmerkelijk vaak met een religieus motiverend
verhaal. Het vergt ook bovenmenselijke kracht
om er uit te stappen. En opmerkelijk vaak
professionals die zelf kennis hadden gemaakt met
de bodem. Dat laatste geeft een extra laag aan de
empathie. Het is niet alleen welwillendheid, het is
ook echte kennis van ‘het leven’. Dat ‘weten uit
ervaring’ doet niet alleen goed, het ontdoet de
begeleiding van goedkoop moralisme en het
motiveert. Het drijft de schaamte uit. Terzijde, er
zijn ook ervaringsverhalen die stuitend
moralistisch zijn. Daar doel ik hier niet op.
Empathie werkt dus en doorbreekt het
wantrouwen. En het is wijs om daar
ervaringsdeskundigen bij te betrekken. En het
vraagt trouw. Opstaan van de bodem,
terugvallen, weer opstaan, weer vallen en weer
opstaan kan alleen als er mensen zijn die niet
loslaten of opgeven. Pastores, ouders, kinderen,
God.

Foto: Niek Stam



Goffman, E. (1973 (1961)). Asylums; Essays on the social situation of mental patients and other inmates.
Hammondsworth: Penguin.

Hochschild, A. R. (2017). Vreemdelingen in hun eigen land; een reis door rechts Amerika. Amsterdam:
Amsterdam University Press.

Hochschild, A. R. (2024). Stolen Pride; Loss, Shame, and the Rise of the Richt. New York: The New Press.
Zijderveld, A. (1973). De theorie van het symbolisch interactionisme. Meppel: Boom.

(terug naar de inhoudsopgave)

13



THEMA

Hoe Jozefs vertrouwen op God hem hielp om vol te houden

door Marten van Willigen

Als we denken aan Jozefs vertrouwen op God kunnen er spontaan
allerlei vragen bij ons opkomen: Kan dit vertrouwen dat Jozef had
geleerd worden? Kan Jozef, die zelf in de gevangenis heeft gezeten,
voor ons ook een voorbeeld of steun zijn? En op welke manier dan?
Hoe kun je in de ellende ervaren dat God je niet vergeet? Wat
betekent het eigenlijk wanneer je van iemand anders vertrouwen

krijgt?

In deze bijdrage probeer ik, met het verhaal van Jozef als
uitgangspunt, op deze belangrijke vragen voorzichtig een antwoord

te geven.

Kreeg Jozef vertrouwen? Wat gebeurde er
daarna?

Het antwoord op deze vraag is positief. Jozef
kreeg van zijn vader en moeder zowel liefde als
vertrouwen. Hij hield van zijn vader, die hem in
allerlei opzichten vertrouwen gaf.

Jozef mocht -om een voorbeeld te geven- zijn
broers gaan opzoeken, zijn vader had er
vertrouwen in dat Jozef dit naar behoren zou
doen en Jozef vond het zelf ook geen probleem
om zijn broers in Dothan op te zoeken, hij zag dit
zitten en had er vertrouwen in.* Als iemand zijn
of haar vertrouwen uitspreekt dat we iets goed
zullen doen, geeft dit innerlijke rust en sterkt het
ons zelfvertrouwen. Het is om die reden ook
essentieel om als ouders oprecht vertrouwen te
stellen in onze kinderen.

Jozef had er op zijn beurt vertrouwen in dat zijn
broers hem op een normale manier zouden
ontvangen. Dit laatste vertrouwen wordt echter

14

geschaad en het vertrouwen van Jacob wordt
daarna ook ernstig geschaad. De broers
bezorgden Jacob de mantel van Jozef die met
bloed besmeurd was. Dit zorgde bij Jacob voor
een grote schok en voor diep verdriet, omdat hij
dacht dat Jozef door een wild dier verscheurd
was.

Kan Jozef, die zelf in de gevangenis heeft
gezeten, voor ons ook een voorbeeld of steun
zijn?

Deze vraag dringt zich als het ware als vanzelf op,
na alle ellende die Jozef heeft meegemaakt. Eerst
wordt immers Jozefs vertrouwen door zijn broers
geschaad, die hem willen vermoorden en
uiteindelijk als slaaf verkopen. Daarmee schaden
ze Jozefs vertrouwen in hen als broers. Dan wordt
zijn vertrouwen door de vrouw van Potifar en
door Potifar zelf geschaad. Potifar komt niet voor



Jozef op, maar gelooft zijn vrouw en laat Jozef
zodoende ‘vallen’ door hem op te sluiten.

In de gevangenis krijgt Jozef echter de
mogelijkheid om voor zijn medegevangenen te
zorgen, de gevangenbewaarder schonk wel
vertrouwen aan Jozef. Dit gebeurt in veel
mensenlevens, we ontmoeten mensen die ons
geen vertrouwen willen geven, maar ook anderen
die ons juist dit vertrouwen wel schenken, dat we
ook nodig hebben om werkelijk te kunnen
groeien. ‘En God was met hem’, zegt de
Bijbeltekst. Deze tekst is heel belangrijk omdat ze
laat zien dat God mensen vasthoudt, ondanks
allerlei onrecht dat ze moeten ondergaan. Het
antwoord op de bovenstaande vraag is dus
opnieuw positief.

Jozef kan zeker voor ons een voorbeeld en steun
zijn. Hij laat zien dat wanneer we op God ons
vertrouwen stellen en rechtvaardig voor Zijn
aangezicht willen leven we toch uiteindelijk Zijn
zegen zullen ervaren.

In het Bijbelverhaal zien we eigenlijk
twee lijnen: de menselijke lijn, die door
Jozefs broers en de vrouw van Potifar is
bedacht en de lijn van God, die al het
menselijke onrecht overstijgt en
uiteindelijk Jozef aanstelt tot
onderkoning van Egypte.

Jozef leert ons te volharden in moeilijke
omstandigheden waar we zelf niets of weinig aan
kunnen doen.

15

We mogen in die omstandigheden zeker ook aan
God vragen of Hij ons lot dragelijk wil maken. Ook
Jozef heeft in de gevangenis veel gebeden. Hij
bleef zo ook nauw met God verbonden.

Hoe kun je in de ellende ervaren dat God je niet
vergeet?

God opent vaak onverwachts nieuwe wegen als
oude wegen onbegaanbaar zijn geworden. In het
Nieuwe Testament staat: ‘En zie Ik toon u een
uitnemender weg.’ Deze tekst maakt God waar,
als we biddend daarom vragen. Een nieuwe weg
is vaak niet van tevoren zichtbaar of te overzien,
maar het is bemoedigend om te weten dat God
met die nieuwe weg voor ons al bezig is, ook al
zien we die nog niet. Jozef legde de dromen van
de schenker en de bakker uit, er kwam nieuw
perspectief. Toch duurde het nog twee jaar
voordat hij de dromen van de farao mocht
uitleggen.

Hoopvol blijven leven is daarom van
levensbelang.

Maar onze hoop is ook zeker niet ongegrond: God
vergeet ons niet, als wij in het gebed tot Hem
roepen. Hij laat zich niet onbetuigd. De
droomuitleg van de schenker en de bakker die
ook uitkwam zoals Jozef voorspeld had, was een
geweldige bemoediging, voor Jozef een duidelijk
bewijs dat God hem niet had vergeten.

Wat betekent het eigenlijk wanneer je iemands
vertrouwen krijgt?

Dit is eigenlijk het beginpunt van een belangrijke
weg omhoog. ledere mens heeft dit vertrouwen
nodig om mentaal te kunnen groeien.

Er zijn eigenlijk drie belangrijke stappen in onze
mentale ontwikkeling waardoor we als mens ook
daadwerkelijk gelukkig worden.

De eerste belangrijke stap is dat we vertrouwen
van onze medemens ontvangen. Vertrouwen om
het leven te delen, in een huwelijk, om een



voorbeeld te geven, of vertrouwen om iets te
mogen doen. Zoals Jozef de zorg voor het huis
van Potifar en de zorg voor zijn medegevangenen
als verantwoordelijkheid ontving, omdat Potifar
en de gevangenbewaarder vertrouwen in Jozef
stelden.

De tweede stap is de uitgesproken waardering
voor iets dat we gewetensvol en naar eer en
geweten hebben volbracht. Jozef mocht, nadat
hij het vertrouwen van de gevangenbewaarder
had ontvangen, de dromen van de schenker en
de bakker uitleggen. De waardering voor zijn
gewetensvolle uitleg bleef echter aanvankelijk
nog uit.

Toen die waardering echter expliciet door de
schenker werd uitgesproken bij de farao en deze
Jozef uit de gevangenis liet halen opende dit voor
Jozef een nieuw perspectief. Dit laatste is de
derde belangrijke stap in onze mentale
ontwikkeling: dat er nieuw perspectief is, of dat
er nieuw perspectief ontstaat.

Kan het vertrouwen op God geleerd worden?
Het verhaal van Jozef geeft hierop een positief
antwoord:
“Dat wat jullie ten kwade hebben gedacht
heeft God ten goede gedacht.”

Daarmee zegt Jozef in feite dat hij wel wist dat
men hem veel kwaad bezorgd had, maar dat hij
toch de inhoud van de dromen die hij kreeg nooit
vergeten was. Jozef bleef vasthouden aan de
dromen die God hem had gegeven en bleef
vertrouwen op Hem.

Het gaat er bij het vertrouwen op God
niet om dat we eerst aan allerlei
voorwaarden moeten voldoen voordat
we ons vertrouwen op God kunnen
stellen.

In feite kunnen we dit vertrouwen altijd in ons
leven onvoorwaardelijk op God stellen. In die zin
kan vertrouwen geleerd worden doordat we dit
vertrouwen in praktijk brengen, beoefenen

16

zogezegd. Op de toren van de Lebuinus-kerk in
Deventer lezen we heel eenvoudig: FIDE DEO,
Vertrouw op God. Dit is in feite een opdracht aan
ons allen. Het vertrouwen op God wordt ook
nooit beschaamd. Hij wil ons in ons leven altijd
nabij zijn. De strekking van het Jozef-verhaal is
universeel.

Opnieuw beginnen, in vertrouwen op God
Wanneer anderen ons vertrouwen hebben
geschaad, is dat heel pijnlijk en kan dat bij ons,
net zoals dat bij Jozef, harde gevoelens losmaken
of oproepen. Bij de eerste ontmoeting met zijn
broers stelt Jozef zich waarschijnlijk om die reden
ook heel hard op en wil hij van geen verzoening
weten.

Toch komt die verzoening er wel, maar deze komt
later tot stand, het heeft tijd nodig, eris in
tussentijd voor Jozef te veel gebeurd om zich
zomaar te verzoenen. Hij wil eigenlijk alleen nog
maar met Benjamin contact hebben, maar dit
plan loopt anders af dan hij het zich voorgesteld
had. Juda springt voor Benjamin in de bres en zo
mislukt Jozefs eigenlijke plan. Dit moment van
verzoening is voor Jozef en voor zijn broers heel
emotioneel. Maar ook heel helend voor beide
partijen.

Wanneer wijzelf door onnadenkendheid of door
wat voor reden dan ook het vertrouwen van
anderen hebben geschaad is berouw en gebed
om vergeving noodzakelijk.

Als we geloven dat vergeving door Christus’ lijden
mogelijk is, zelfs voor de moordenaar aan het



kruis was dit mogelijk, doen we nooit tevergeefs
een beroep op God. We mogen dagelijks bidden
om vergeving voor wat wij hebben misdaan. God
zal dit gebed niet onverhoord laten.

Daar mogen we op vertrouwen. Want Hij is de
Waarachtige, een God die niet liegen kan. Dat

laatste kan voor ons een geweldige troost zijn in
de vaak leugenachtige wereld waar we in leven.
Christus Jezus is de Weg, de Waarheid en het
Leven. Hij is de Zoon van God en ook onze
Verlosser. Hij neemt al onze zonden van ons weg,
als we oprecht berouw daarvan hebben. Omdat
Hij Zelf de Waarheid is.

Prof. dr. M.A. (Marten) van Willigen is bijzonder hoogleraar Bijbeluitleg Vroege Kerk, Theologische

Universiteit Apeldoorn

! De bijbeltekst (Gen. 37: 13,14) suggereert zelfs dat Jozef zich hiervoor bij zijn vader aanbood: ‘Zie, hier ben ik.’

(terug naar de inhoudsopgave)

17



THEMA

Vertrouwen in hen die met wantrouwen worden aangezien

door Renilde van Wieringen

Er was eens een man, zijn naam was Alcide Lataste en hij leefde in de
negentiende eeuw (1832-1869). Op 25-jarige leeftijd meldt hij zich
aan bij de Dominicanen. Hij wil graag tot deze orde gaan behoren.

Een Franse jongeman

Voordat Alcide Lataste zich bij de dominicanen
aanmeldt, heeft hij al een stuk levensweg achter
de rug. Hij is geboren in een 19e eeuws burgerlijk
gezin. In die tijd telden in een dergelijke
omgeving gedetineerden en ex-gedetineerden
niet mee. Ze werden beschouwd als het uitschot
van de maatschappij. Met deze visie groeit ook
Alcide Lataste op. Hij houdt zich niet bezig met
gedetineerden of ex-gedetineerden, want dat
hoort niet. Verder is hij jong en probeert hij zelf
zijn weg in zijn leven te vinden. Dat blijkt niet
mee te vallen, want zijn gezondheid is fragiel. Van
jongstaf aan is hij ziekelijk van aard.

Ook zijn pubertijd is niet eenvoudig. Wel haalt hij
zijn diploma en zijn vader geeft hem vervolgens
het advies om bij de belastingen te gaan werken
en daarin carriere te maken. Alcide neemt het
advies van zijn vader ter harte en gaat ermee aan

18

de slag. Voor zijn werk en de daarbij behorende
interne opleiding komt Alcide in diverse Franse
plaatsen te wonen.

Sint Vincentius-vereniging

In een van die plaatsen maakt hij kennis met de
Sint-Vincentiusvereniging. Voor die tijd was dat
iets nieuws." Het is een vereniging die zich inzet
voor mensen die letterlijk armoede lijden, maar
ook voor mensen die geestelijk het zwaar te
verduren hebben.

Dat spreekt Alcide aan. En waar Alcide ook komt
te wonen, hij meldt zich elke keer aan bij de Sint
Vincentius-vereniging en doet onder andere aan
huisbezoek en organiseert een gaarkeuken.

Nadat hij op een dag een preek van een pater
dominicaan heeft gehoord, verdiept hij zich in



deze orde en op 4 november 1857 meldt hij zich
aan bij de Dominicanen.

Hij wordt toegelaten en krijgt verdieping in
geestelijk leven en in theologische vorming. Zijn
kloosternaam wordt Jean-Joseph.

Pater Jean-Joseph Lataste OP
Foto website Nederlands - Dominikanerinnen von

Bethanien

Nieuwtestamentische vrouw

Jean-Joseph volgt zijn studie in de plaats Saint
Maximin La Sainte Baume, een plaats gelegen in
Aix en Provence (in het zuiden van Frankrijk).
Daar in die plaats werd — en dat wordt nog steeds
— Maria Magdalena vereerd. Er wordt daar een
reliek van haar bewaard.

Jean-Joseph raakt in de ban van deze
Nieuwtestamentische vrouw. Dat is niet alleen
omdat de heilige Maria Magdalena een
belangrijke heilige is voor de dominicanen, maar
het is vooral omdat hij zich realiseert hoe Jezus
deze vrouw, die door de toenmalige maatschappij
werd veracht, gerehabiliteerd heeft.

Op een dag (zo is in de Bijbel te lezen — Lucas 7:37-
38) is Jezus namelijk op bezoek bij hooggeplaatste
mensen. Ze hebben Jezus uitgenodigd, maar de
welkomstrituelen achterwege gelaten. Ze hebben
Jezus geen water gegeven om zijn voeten te

19

wassen, geen begroeting gegund, en geen olie
over zijn hoofd gegoten. Dan komt er een vrouw,
Maria Magdalena. Zij wast Jezus’ voeten met haar
tranen; zij kust zijn voeten onophoudelijk en ze
giet ook nog kostbare olie over zijn voeten.

De hooggeplaatsten vroegen zich af of Jezus wel
door had om wie het ging, namelijk om een
vrouw die volgens hen een grote zondares was.
Maar Jezus’ reactie is totaal anders. En die reactie
van Jezus ten opzichte van Maria Magdalena
raakt Jean — Jozef ten diepste en zorgt voor een
vernieuwing in zijn geloof. Maria Magdalena mag
in de ogen van Jean-Jozef niet meer gezien
worden als een grote zondares, maar als een
door Gods toedoen voorname heilige. Zo
voornaam zelfs dat Maria Magdalena de titel
heeft gekregen: apostel der apostelen.

Vrouwengevangenis

Pater Jean-Joseph, een diepgelovige man en lid
van de Dominicanen maakt naar aanleiding van
de Nieuwtestamentische Maria Magdalena een
diepe bekering door. En wanneer hij in
september 1864 de opdracht krijgt om te gaan
preken in het tuchthuis van Cadillac?, beseft hij
door zijn vernieuwd geloof dat voor deze
gedetineerde vrouwen verbetering mogelijk en
zelfs meer dan noodzakelijk is.

De vrouwen die in deze Franse
gevangenis moesten verblijven, waren
tamelijk jong en veelal ongeletterd.

Uit de jaarlijkse statistieken blijkt het sterftecijfer
hoog te zijn en boven het landelijk gemiddelde te
liggen.

Pater Jean-Joseph gaat preken in deze

vrouwengevangenis en geeft er ook

aanbiddingsuren.

Over zijn ervaringen schrijft hij onder andere:
“Het volk verafschuwt deze vrouwen. Ze
worden dievegges genoemd terwijl negen
van de tien vrouwen misschien niet eens
de minste diefstal gepleegd hebben. En u
weet dat het woord ‘dievegge’ een


https://bethanien-op.org/nederlands/
https://bethanien-op.org/nederlands/

verborgen afkeer oproept, een
instinctieve afkeer in de ziel opwekt. Het
was half vijf in de ochtend. Ik was
verbaasd om hun grote aantal en hun
stille aandacht.”?

Religieus leven voor ex-gedetineerde vrouwen
Door pastorale gesprekken en met name door het
biecht horen, wordt het pater Jean-Joseph
duidelijk dat voor deze vrouwen religieus leven
mogelijk moet zijn.

Voor destijds was dit een geheel nieuw idee: ex-
gedetineerde vrouwen die de mogelijkheid
zouden krijgen tot een religieus leven, dus die de
mogelijkheid zouden krijgen tot een leven met
groot sociaal aanzien. Want dat had het
kloosterleven in Frankrijk in de 19e eeuw.

Vrouwen die eerst als gemarginaliseerd
worden gezien en niet mee mogen
tellen, met als gevolg daarvan een
aanzienlijk grote kans op recidive,
behoren volgens pater Jean-Joseph de
mogelijkheid te krijgen op vernieuwd
leven, zelfs op een vernieuwd leven met
hoog aanzien.

Pater Jean-Joseph komt dus met het voorstel om
gedetineerde vrouwen bij hun vrijlating de optie
te geven tot een religieus leven. Dit voorstel van

20

pater Jean-Joseph staat in een enorm contrast
met de gangbare ideeén over ex-gedetineerde
vrouwen.

Samen
Zijn idee wordt niet meteen omarmd.
Integendeel. Hij krijgt veel weerstand.

Maar hij krijgt ook medewerking. Onder andere
van weer een moedige vrouw. Namelijk van
zuster Bernardine. Ze was reeds ingetreden bij de
Dominicanessen (en wel in Tours). En ze dacht,
toen ze hoorde over dit nieuwe idee van pater
Jean-Joseph, dat ze zich zou gaan inzetten voor
de hulp aan ex-gedetineerden, maar het blijkt
totaal anders te zijn. Ze gaat sdmen wonen en
samen leven met ex-gedetineerden, die haar
medezusters worden. Dat was iets heel anders
dan ze had gedacht. Maar ze gaat het aan. En met
haar zuster Albéric. En nog anderen.

Zo ontstaat er een nieuwe kloostergemeenschap,
waarin iedereen — ondanks protesten — een
kloosterkleed draagt. Niemand kan zien wie ooit
veroordeeld is geweest en in de gevangenis heeft
gezeten, en wie niet.

De nieuwe kloostergemeenschap wordt een
samenleving in solidariteit aan elkaar én in
vertrouwen op God.

Zuster Bernardine wordt de eerste moeder
overste. Ze ontvangt de naam mére Henrica
Domincia. Zuster Albéric, die met haar mee is
gegaan, wordt zuster Marguerite-Marie.

Nieuwe kansen

De zusters hebben er vertrouwen in dat mensen
die met wantrouwen worden aangezien, nieuwe
kansen behoren te krijgen. Het nieuwe klooster
wordt het ‘Huis van Bethanié’ genoemd. Mére
Henrica Domincia vertrouwt pater Jean-Joseph
volledig, kiest hem als haar geestelijk leidsman en
werkt met de andere zusters onder andere onder
het motto ‘gelukkig zijn zij wier verleden hen
aanspoort tot grotere liefde’.*

Ook in Nederland komt zo’n huis van de grond.
Het eerst in Venlo in 1914.° Er zijn nu nog steeds
zusters, hoeveel op leeftijd, van de



Dominicanessen van Bethanié in Nederland,
Duitsland en Belgié.

En nu?

De opvang van vrouwen die in detentie zitten of
hebben gezeten, is ook in deze eeuw onderdeel
van de spiritualiteit. In 2012 wordt zuster Sara
geinterviewd over de vraag of het mogelijk is om
de ex-vrouw van Marc D. op te vangen.6 Marc D.
heeft zes meisjes misbruikt en vier van hen laten
doodhongeren. Zijn ex-vrouw wordt medeplichtig
bevonden.

Zuster Sara behoort ten tijde van het interview
tot een kleine communiteit van vier zusters van
de Dominicanessen van Bethanié.

Op de vraag of er in haar congregatie
nog steeds vrouwen met een
gevangenisverleden worden opgenomen
zegt ze geen ja en geen nee.

Haar antwoord is een bewuste keuze omdat de
achtergrond juist niet van belang is. Zuster Sara
zegt in het interview dat hoe gruwelijk de daden
ook zijn en hoe groot de pijn en het verdriet van
de slachtoffers en nabestaanden ook zijn, iemand
toch mens moet kunnen zijn.

Vertrouwen

Ook nu nog worden er nieuwe huizen en
opvangplekken opgericht voor onder andere
vrouwen die in moeilijkheden leven en misschien
ook in justitiéle inrichtingen hebben moeten
verblijven. Deze nieuwe opvangplekken zijn niet
van de Dominicanessen van Bethanié, maar deze
zusters zouden er zo het voorbeeld voor kunnen
vormen. Zo is er het ‘Overweeghuis’ is Utrecht. In
dit huis kunnen vrouwen terecht die wensen uit
de prostitutie te kunnen stappen.’ Het
Overweeghuis in Utrecht is nog tamelijk nieuw.

Eens was het ‘Huis van Betanié’ in Frankrijk
nieuw. Maar de vrouwen hielden vol en hielpen

21

elkaar. In juli 1867 (dat is kort na de oprichting)
woonden er in het ‘Huis van Bethanié’ al zestien
vrouwen, waarvan zes een justitiéle achtergrond
hadden.

Dat werd trouwens niet zo benoemd. Ze kregen
ook niet de naam ‘ex-gedetineerd’. Dat is ook niet
de kern van iemand die in een justitiéle inrichting
heeft moeten verblijven. De kern is dat die
persoon er toe doet, hoe diens levensweg ook is
geweest, en dat deze mens een kind van God is.
Dat vraagt om vertrouwen van allen in allen.

De zusters Dominicanessen van Bethanié
in Montferrand-le-Chateau (Frankrijk)
vertellen er zelf over. Zuster Paul Odile
zegt:
“Jezus is een vriend, een vriend op
wie je kan rekenen, die nooit
bedriegt en die nooit gemene
streken uithaalt en in wie we
volledig vertrouwen kunnen
hebben. Dat is wat ik gedaan heb.
Ik geef mijn onvoorwaardelijke
vertrouwen. Ik weet dat Hij
daarvan houdt; dat wij Hem onze
totale en onvoorwaardelijke
vertrouwen schenken.”®

Ik heb diepe bewondering voor de zusters die de
liefdevolle aandacht voor en omgang met
gedetineerden van pater Jean-Joseph Lataste
hebben opgepakt en waargemaakt in hun
dagelijkse kloosterleven. En ook voor alle zusters
die nog steeds leven vanuit dit geloofsgoed:
vertrouwen, onvoorwaardelijk.

Pater Jean Joseph is op 3 juni 2012 zalig verklaard
en staat bekend als de ‘apostel van de
gevangenissen’. Zijn feestdag is op 5 september.
Een dag die binnen het R.-K. justitiepastoraat
volop gevierd zou mogen worden.

In de gevangenis van Butzbach (Duitsland,
deelstaat Hessen) wordt een reliek van de zalige
pater Jean Joseph ingebed bewaard en
gekoesterd in een antipendium, gemaakt door




paramentenborduurster Susanne Bremer. vertrouwen, waardering voor mijn eigen

Alexandre Haustrein, zielzorger in het R-k ziel. Hij is een voorbeeld, omdat hij in alle

justitiepastoraat in Duitsland, heeft een icoon van nederigheid de naastenliefde van God in

de zalige vervaardigd. praktijk brengt.”

Dat gedetineerden nog steeds grote waardering

hebben voor de zalige pater Jean-Joseph blijkt uit En ook:

hun uitspraken, zoals: Lataste betekent voor mij menselijkheid.
“Lataste betekent voor mij hoop, Hij zoekt de mens in de gevangene.”

Dr. Renilde van Wieringen is pastoraal theoloog, werkzaam in het R.-K. justitiepastoraat,
beeldend kunstenaar en redactielid Pastorale Verkenningen.

! De Sint-Vincentiusvereniging werd op 23 april 1833 opgericht door de Franse rechtenstudent Frédéric Ozanam
(1813-1853). Deze vereniging is genoemd naar de heilige Vincentius a Paulo, die zich onder andere richtte op de
organisatie van charitatieve werken.

2 Cadillac ligt in Zuidwest Frankrijk. Het kasteel dat werd gebouwd tussen 1598 en 1634, werd in de 19°
eeuw tot vrouwengevangenis gemaakt. Het heeft als gevangenis dienst gedaan tot 1952.

3 Uit: Liefdadigheidspreek 407, ten gunste van Bethanié.

*https://bethanien-op.org/nederlands/ (voor het laats bezocht op 31-10-2025)

> Zie: https://www.dominicanen.org/nl/over-ons/dominicanessen-van-bethanie (voor het laatst bezocht op
31-10-2025) Daar staat het eerste prille begin in Nederland omschreven, dat in Huis zonder tralies nog is
terug te lezen. Tevens geeft de website in het kort de ontwikkeling weer van de combinatie tussen
contemplatie en actie. Tot die actie behoort na de Tweede Wereldoorlog op verzoek van de bisschop van
Roermond de opvang van kinderen van gedetineerde NSB-ers. Zo werd een start gemaakt van het werk
van kinderbescherming. De doelgroep van de opvang van vrouwen werd uitgebreid naar die van kinderen
en jongeren.

6 W.Houtman, Michelle Martin en de zusters, Nederlands Dagblad, 25 augustus 2012.

’ Overweeghuis Utrecht — Keuzevrijheid voor vrouwen in de prostitutie (voor het laatst bezocht op 14
november 2025)

8 https://www.youtube.com/watch?v=bZtJHAnN30k&t=73s (voor het laatst bezocht op 14 november
2025)

% https://gefaengnisseelsorge.net/an-einem-ort-an-dem-man-eigentlich-nicht-feiern-kann (voor het laatst
bezocht op 14 november 2025)

(terug naar de inhoudsopgave)

22


https://bethanien-op.org/nederlands/
https://www.dominicanen.org/nl/over-ons/dominicanessen-van-bethanie
https://overweeghuisutrecht.nl/
https://www.youtube.com/watch?v=bZtJHAnN3Ok&t=73s
https://gefaengnisseelsorge.net/an-einem-ort-an-dem-man-eigentlich-nicht-feiern-kann

Wantrouwen voedt wantrouwen

door Heleen Heidinga en Elizabeth van Dis

Stichting Buurtpastoraat Utrecht (BPU) heeft de missie om de meest
kwetsbare buurtbewoners liefdevol en trouw bij te staan in verschillende

Utrechtse buurten.

Werkwijze

Wij werken relationeel en in de leefwereld volgens de
presentiebenadering, waarbij we aansluiting zoeken in
de leefwereld en kijken dan wat we kunnen
betekenen.We zijn veel op straat en op centrale
plekken in de buurten waar bewoners met ons in
contact komen. Door deze toegankelijke werkwijze
krijgen wij contact met bewoners die vaak nauwelijks
in beeld zijn bij reguliere hulpverlening. In dit artikel
gaan we in op de thematiek rond vertrouwen en
wantrouwen aan de hand van het verhaal van Jair.

Veel wantrouwen

‘Vertrouwen komt te voet en gaat te paard’. Dit is
tekenend voor wat wij in onze buurten zien gebeuren.
Er heerst veel wantrouwen; naar buren,
hulpverleners, instanties en jegens de politiek.

23

THEMA

Andersom is er ook veel wantrouwen vanuit instanties
richting bewoners. Buurtbewoners die met
overheidsinstanties te maken hebben, worden
overmatig gecontroleerd en moeten allerlei bewijzen
en verklaringen uploaden in ingewikkelde digitale
systemen voordat zij ergens aanspraak op kunnen
maken. Elke keer weer moeten mensen met hun
billen bloot.

Aan den lijve ondervonden

In ons werk maakten we verschillende keren mee dat
bewoners actief gewantrouwd werden door de sociale
recherche van overheidsinstanties als DUO, de
gemeente of het UWV.

Jair (gefingeerde naam) heeft de impact van dit
wantrouwen aan den lijve ondervonden.






Impact

Het verhaal van Jair laat zien wat de overmatige
controledrang van de overheid voor enorme impact
kan hebben op iemands leven. Jair is een man die
ondanks een ingewikkelde thuissituatie, keihard heeft
gewerkt om zijn leven op de rit te krijgen: hij had een
middelbareschooldiploma, ambities en mogelijkheden
om te studeren. Om zijn onrustige thuissituatie te
ontvluchten besloot hij bij zijn zus te gaan wonen. Dit
lijkt een mooi voorbeeld van iemand die de regie pakt.
Echter werd hij enorm tegengewerkt uitgerekend
door een overheid die 'eigen regie en eigen kracht
predikt.'

Precair

Jair zoekt contact met een buurtpastor die zijn
leefwereld kent en door zijn familie vertrouwd wordt.
Dat geeft hem het vertrouwen om hulp te durven

M
‘!"/"

- Heleen Heidinga

buurtpastores bij

Elizabeth van Dis €

Stichting Buurtpastoraat Utrecht

vragen en zijn verhaal te delen. In ons werk zijn we
ons ervan bewust dat vertrouwen heel precair is en
dat we dat niet moeten beschamen.

We zijn gevoelig voor de kwetsbaarheden die een
buurtbewoner durft te tonen. In de relatie die we met
de buurtbewoner hebben opgebouwd, kunnen we
soms ook een zakelijke boodschap van een instantie
ondertitelen. Andersom gaan we mee naar afspraken
met instanties om als steun of stemversterker voor
een buurtbewoner te fungeren; wij zien het als onze
opdracht om andere professionals gevoelig te maken
voor de mens en diens geschiedenis achter alle
papieren. Dat vergt moed: van de buurtbewoner om
opnieuw een professional in vertrouwen te durven
nemen, van de buurtpastor om haar mond open te
doen als de mens vergeten wordt, en van de
professional aan de andere kant van de tafel: om
vertrouwen te geven door de ruimte te durven
pakken die er heel vaak wel is.

Naschrift redactie: Kort nadat dit artikel bij ons binnenkwam, schreven de auteurs ons dat Stichting Buurtpastoraat,
wegens gebrek aan financiéle middelen, haar activiteiten helaas met ingang van 2026 moet beéindigen.

(terug naar de inhoudsopgave)




Wantrouwen in het aardbevingsgebied

door Wilco Bosman

Er is geen keukentafel die ik heb bezocht waar vertrouwen niet

impliciet of expliciet een belangrijk thema is.

Als geestelijk verzorger in het aardbevingsgebied valt op dat
niet alleen de relatie met instanties is aangetast, maar ook de
relatie met anderen in het algemeen, en niet zelden de relatie
met het zelf. Al deze relaties zijn op een bepaalde manier

beschadigd in het vertrouwen.

Maar wat betekent dat precies? Hoe ziet dat eruit? En kan dat nog

herstellen?

Wat is vertrouwen?

In het aardbevingsgebied is vertrouwen een
centraal thema dat in verschillende situaties
terugkeert. Het speelt een rol tussen bewoners
en de overheid, maar werkt ook door in de relatie
tot betrokken partijen, buren, naasten en
uiteindelijk in de relatie tot zichzelf. In dit artikel
wil ik vooral kijken naar hoe het eerste — de
relatie met overheid en instanties — doorwerkt in
die andere relaties.

Om dat goed te doen, moeten we onderscheid
maken tussen verschillende vormen van
vertrouwen. Mensen kunnen hun vertrouwen
verliezen in de competentie van het systeem en
de mensen die daar werken. Dit zorgt ervoor dat
zij zich lamgeslagen, in de steek gelaten en
machteloos voelen. Maar procedures en
omstandigheden kunnen ook zorgen voor een
verlies van vertrouwen in de goedheid en

26

THEMA

intenties van de ander. Dit beschadigt het
vertrouwen in mensen, in systemen, en soms
zelfs in relaties die daar los van staan. Vaak gaat
het om een combinatie van beide.

Het resultaat is dat mensen zich niet meer
kwetsbaar durven op te stellen, omdat zij niet
geloven dat de ander zorgvuldig met hun
problemen om kan gaan.

Waar komt dat wantrouwen vandaan?
Wantrouwen in Groningen is niet iets van
gisteren, maar heeft lange en complexe aanloop
gehad. Het is te veel om hier volledig te
beschrijven, maar het wantrouwen van de
Groningse bewoners in de provincie heeft een
geschiedenis die voor sommige bewoners
vandaag de dag nog net zo levend is als dertig
jaar geleden. Zo was het tot kort geleden nog de
norm om zelf te bewijzen dat je huis was



aangetast door de aardbevingen, een
onmogelijke opdracht. Hoe dat wantrouwen nog
steeds doorwerkt verdient een eigen essay, maar
benoemen is noodzakelijk.

Dertig jaar geleden waren de bevingen
voor veel mensen al een feit, evenals de
scheuren die daardoor ontstonden. Toch
werden ze niet erkend.

Financiéle belangen wogen zwaarder dan de
veiligheid van bewoners, en zorgen werden
weggedrukt. Individuele bewoners moesten het
opnemen tegen de advocaten van de NAM; soms
kregen ze compensatie, maar vaak genoeg niet.
Waarschuwingen werden genegeerd. Advocaten
van Shell en NAM maakten zich soms schuldig
aan extreme ontkenning door schade toe te
schrijven aan bijvoorbeeld een granaat uit de
Tweede Wereldoorlog die diep onder de grond
zou zijn afgegaan.

Sinds de aardbeving in Huizinge kwam landelijke
erkenning op gang. Toch speelt wantrouwen —
ondanks dat de tijd van zulke extreme
ontwijkacties voorbij lijkt — nog steeds een grote,
soms dominante rol.

Wat doen wij?

Wij komen bij mensen en sluiten zonder doel of
oordeel aan. Wij komen in de eerste plaats
luisteren en zijn ons bewust van de kwetsbare
situatie waar mensen zich in kunnen bevinden.

De waarde van onze positie zit hem er misschien
in dat we wel onderdeel zijn van een groter
systeem, maar niet horen bij de NCG, IMG of
andere instituten waar bewoners een
ingewikkelde relatie mee hebben.

Daarnaast handelen we vanuit het begrip dat de
ander de autoriteit is op zijn eigen situatie,
waardoor we bijvoorbeeld goed begrijpen dat je
bepaalde uitspraken moet vermijden. Een
bekende zin is:

‘Maar je krijgt er toch een mooi huis voor terug?’

of:

‘Zijn er misschien ook lichtpuntjes?’

Hoewel we deze uitspraken niet nooit doen, gaat
het vooral om timing en context.

Wij geloven dat de wanhoop en pijn die mensen
voelen echt bestaat en dat dit ruimte en
erkenning verdient. Wanneer iemand erg
ontredderd is en dit je eerste reactie is, verlies je
het vertrouwen vaak direct. In oplossingen
schieten, focussen op het positieve, oordelen, of
meteen praten over herstel van vertrouwen,
zorgt ervoor dat je de problemen die er spelen
bagatelliseert — met opnieuw verlies van
vertrouwen als gevolg.

Het verhaal heeft ruimte nodig. Het is belangrijk
om te erkennen dat mensen onrecht is
aangedaan. De gaswinning is geen ongeluk dat
mensen simpelweg is overkomen; er is onrecht
gepleegd.

Sommige mensen zitten al zo lang in een
onhoudbare situatie dat het lastig is om
nog aan iets anders te denken dan hun
eigen dossier.

Mensen die niet begrijpen wat de bewoners
meemaken zijn geneigd dit snel te bestempelen
als overdreven en een kwestie van houding. Onze
kijk daarop is dat langdurig leed wellicht kan
leiden tot zwart wit denken en dat er altijd ruimte
moet zijn voor nuance, maar de grieven van
mensen verdienen het om gehoord te worden
zoals ze deze meemaken. Het vraagt oprechte
aandacht, erkenning en tijd om samen met de
bewoner die eventuele nuance te vinden.

We staan naast de bewoner zonder de ander
totaal te veroordelen, maar erkennen wel het
aangedane onrecht voor wat het is — zonder de
pijn en boosheid te relativeren of te
pathologiseren.

Toch zijn er momenten van vertrouwen

Er zijn mensen die het lukt om vertrouwen vast te
houden, zelfs wanneer alles lijkt te spreken tegen
het idee dat zij zo gezien worden. Het meest



hoopvolle is misschien wel dat bewoners die al
vijf jaar in een traject zitten toch kunnen zeggen:
‘We gaan er met vertrouwen in vandaag.’

of:

‘Ik wil vooral een excuus, dan is het goed.’

Binnen instanties zijn er teamleiders die ons
benaderen voor inzicht en perspectief. Zij willen
trainingen volgen om bewoners beter te
begrijpen. Maar juist dat wijst op een dieper
probleem: het is ontzettend moeilijk om de geest
van een instantie te veranderen. Niet omdat
mensen niet willen, maar omdat die instanties
gebouwd zijn op principes die op zichzelf goed
zijn — rechtvaardigheid en gelijkheid voor
iedereen die met het systeem te maken heeft.

Alleen: wat als juist de mensen voor wie het
bedoeld is, beschadigd raken door die manier van
werken? Dan worden zelfs de meest nobele
principes gevaarlijk wanneer ze uitsluitend
binnen hun eigen logica worden doorgevoerd. Er

MA. Wilco Bosman
Geestelijk verzorger

is kennelijk meer nodig — en gelukkig lijkt die
ruimte er nog steeds te zijn.

Hoe aangetast het vertrouwen ook is, veel
mensen doen nog steeds de deur open voor wie
wil luisteren. Niet altijd, maar vaak genoeg. En
hoewel zij instanties niet vertrouwen, delen zij
hun verhalen wel met elkaar, op plekken waar zij
zich veilig voelen. En als wij dan luisteren bestaat
er kennelijk toch ook voor ons als professional
alle ruimte om fouten te mogen maken.

Zo vertelde een bewoner mij dat iemand van een
instantie tegen hem zei:

‘Ik zie dat je heel boos bent.’

Hij legde uit hoe miskennend die uitspraak voor
hem was. |k reageerde:

‘Wauw, ik kan me voorstellen dat je je dan heel
onvrij voélt.”

‘Nee,’ zei hij verontwaardigd.

‘Ik bén onvrij.”

Ik knikte. Ik begreep wat ik verkeerd had gedaan.
Ik bood mijn oprechte excuses aan en hield
daarmee het vertrouwen intact.

De gaswinning in Groningen zorgt niet alleen voor schade aan de huizen, maar ook voor schade aan de

levens van mensen. Geestelijke Verzorging Aardbevingsgebied biedt geestelijke verzorging voor iedereen
die geraakt wordt door gevolgen van de gaswinning. Daarnaast signaleert GVA als de menselijkheid in het
aardbevingsgebied onder druk komt te staan en brengt dit onder de aandacht bij betrokken organisaties.

Zie ook de website www.gvagroningen.nl

(terug naar de inhoudsopgave)

28


http://www.gvagroningen.nl/

Als een hert

door Kick Bras

‘Zoals een hinde smacht
naar stromend water,

zo smacht mijn ziel

naar u, o God. (Psalm 42)’

Verlangen

Kun je naar God verlangen? Waar verlang je dan
eigenlijk naar? Naar lemand die van boven af
ingrijpt? Die zomaar, op wonderlijke wijze,
verandering brengt in je leven? Verlangt en
verwacht degene die je begeleidt dat? Verlangt
de dichter van Psalm 42 dat? Wat bedoelt hij als
hij zegt: ‘Zoals een hinde smacht naar stromend
water, zo smacht mijn ziel naar u, o God?’

Uit het vervolg wordt duidelijk, dat hij verlangt
om weer mee te mogen gaan op pelgrimage naar
de tempel in Jerusalem. Met weemoed denkt hij
terug aan hoe dat voorheen ging. Hoe hij meeliep
in een dichte stoet, te midden van een feestende
menigte optrok naar Gods huis. Hij kan dat
blijkbaar niet meer. Want hij woont niet meer in
Israél. Hij woont nu in Syrié, dicht bij de berg

29

THEMA

Hermon, onder een volk, dat niet in zijn God
gelooft en dat hem zelfs bespot met de vraag:
waar is dan jouw God? Waarom hij daar woont,
in dat buitenland, weten we niet. Is hij gevlucht?
Is hij uitgeweken vanwege hongersnood? Maar
hij heeft het daar in zijn gastland niet naar zijn
zin.

Zijn verlangen naar God heeft dus veel te maken
met verlangen naar terugkeer in zijn eigen land,
met zijn eigen mensen de grote feesten kunnen
vieren bij de tempel in Jerusalem. Ik denk dat wij
ons dat verlangen wel voor kunnen stellen. Het is
het heimwee dat we tegen kunnen komen bij
onze mensen in de gevangenis. Het heimwee
naar vrienden en familie. Misschien ook het
heimwee naar het thuisland. Maar is dit nu
verlangen naar God? Bij de dichter van Psalm 42
zeker wel.



Gerechtigheid

Toch denk ik dat er nog meer te zeggen valt over
zijn verlangen naar God. Psalm 43, wat eigenlijk
een vervolg is van deze Psalm, begint met: ‘Doe
mij recht, God.” God is de garant van het recht.
Als je aan God denkt, moet je denken aan recht
en gerechtigheid. Verlangen naar God is vooral
ook verlangen naar gerechtigheid. Ook dat
kunnen wij wel invoelen.

In alle godsdiensten is God de hoogste morele
instantie. In God geloven betekent moreel besef
hebben. Weten dat je je als mens verantwoorden
moet tegenover God, die volmaakte
gerechtigheid is. Niet dat God ons altijd precies
voorschrijft wat wij doen moeten. Vooral bezielt
hij ons met moreel besef. Dat je weet dat je niet
maar alles doen kunt wat je instincten je zeggen.

Verlangen naar God betekent verlangen
naar eerbiediging van mensenrechten,
naar eerlijkheid en normbesef in de
omgang met mensen. Soms besef je ook,
dat je zelf daarin ernstig tekortgeschoten
bent.

Dan betekent verlangen naar God zoiets als
verlangen naar vergeving. Dat verlangen zal een
rol spelen in de harten van hen die we
begeleiden. Zo kan het verlangen naar recht
samengaan of strijden met een verlangen naar
vergeving. De geestelijk verzorger doet er goed
aan deze verlangens bij de begeleide te
verkennen.

Diepe crisis

Bij de dichter van Psalm 42 gaat het verlangen
wel erg door de diepte heen. Hij spreekt zichzelf
steeds weer toe: Wat ben je bedroefd, mijn ziel,
en onrustig in mij. Het lijkt erop, dat hij
persoonlijk in een diepe crisis zit. Hij zegt tegen
God: ‘Waarom vergeet U mij? Waarom ga ik
gehuld in het zwart, door de vijand geplaagd?’
Het is zwart geworden van binnen. Hij voelt zich
van God verlaten. Dit pijnlijke gevoel van

30

verlatenheid, van het niet meer weten, dat
noemen we ook wel de nacht van de geest. Dan
weet je zelf niet meer hoe je het licht aan moet
doen. Hoe zal het ooit weer dag worden van
binnen? Dit kan heel herkenbaar zijn bij de
begeleide. Net als de psalmist spreek je jezelf dan
voortdurend toe: Wat ben je bedroefd mijn ziel
en onrustig in mij. Wat is er toch met jou aan de
hand? Waarom maak je je zoveel zorgen?
Waarom voel je zoveel angst? Zo proberen we
onszelf dan uit de put te praten, maar het lukt
ons niet om het licht in onze geest weer aan te
doen. Dat lukt ook de dichter uit deze Psalm niet.
Telkens lijkt het alsof hij zich moed in gepraat
heeft, dan klinken er hoopvolle woorden, maar
dan zakt hij toch weer terug in zijn onrust en
verdriet. Daarom richt hij zich tot God. Hij noemt
Hem: de God die mij ziet en bevrijdt. In het hier
en nu van zijn zorgen en angsten verlangt hij
ernaar gezien te worden. En dan hoopt hij dat
God die hem ziet, hem ook zal bevrijden.

Dat God jou ziet

Wat zeg je eigenlijk, als je zegt dat je ernaar
verlangt dat God je ziet? Je verlangt er dan naar
dat God jou ziet in jouw ellende van dit moment,
in de duisternis van je geest, in het verdriet en de
eenzaamheid die je nu ervaart. Je verlangt ernaar
dat je gezien wordt, gekend wordt, dat jouw nood
gepeild wordt. Je verlangt naar nabijheid in jouw
innerlijke strijd. Misschien krijg je bezoek,
bijvoorbeeld van de geestelijk verzorger.

Je spreekt je uit, en de ander luistert. Die ander
begrijpt jou. Die ander geeft jou geen goede raad,
draagt geen oplossingen aan. Bagatelliseert jouw
verdriet niet. Maar is eenvoudig een tijdje bij je,



begrijpend nabij. En als die ander weg is, voel je
je toch opgelucht. Misschien zelfs heb je het
gevoel alsof God in die ander jou nabij was. Daar
verlangt de dichter van Psalm 42 naar: naar Gods
nabijheid. Ook al is het donker om mij heen. Ook
al is mijn eigen ziel verdrietig en onrustig. Ik ben
niet alleen. En ook al grijpt U niet in van bovenaf.
Ook al zwijgt U als ik tot U spreek. Uw zwijgende
aanwezigheid geeft mij rust.

Rust vinden

Ik denk dat deze dichter dat vooral bedoelt, als hij
zegt: ik verlang naar God. Dan bedoelt hij: ik
verlang ernaar om rust te vinden in God. Ik denk
dat dat het diepste verlangen is van vele,
misschien wel alle mensen. Als we zeggen: ik wil
rust vinden in God, dan bedoelen we niet dat we
in slaap gesust willen worden, dat we vluchten
voor onze verantwoordelijkheid. Maar we
bedoelen dat we zoeken naar een houvast, een

Kick Bras is emeritus predikant en auteur van boeken over spiritualiteit

(terug naar de inhoudsopgave)

31

rustpunt, een basis waar we kracht kunnen
vinden om het leven aan te kunnen. En die rust,
die vinden we alleen in een alomvattende liefde.
Door alles heen, door hoogte en diepte. Die ons
niet loslaat, die ik noem met Psalm 42 ‘mijn God
die mij ziet en redt.’

De dichter zingt zich in deze Psalm toe naar dit
rustpunt, naar deze basis, naar dit basale
vertrouwen. En dan spreekt hij een woord uit dat
hem opent naar een nieuwe toekomst. Dat is het
woord hoop: Hij zegt tegen zijn ziel: ‘Vestig je
hoop op God, eens zal ik hem weer loven.’

Wanneer dat zijn zal, dat weet hij niet. Dat kan hij
niet vastleggen. En hoe zijn lot er dan precies uit
zal zien, daarvan heeft hij geen kennis, daarover
heeft hij nog geen controle. Maar met dat hij zijn
hoop vestigt op God die hem ziet, opent hij een
venster in zijn geest waardoor de frisse lucht van
de toekomst naar binnen komt waaien.




THEMA

‘Omwille van Zijn trouw’
Psalm 44 als vertrouwen dwars door wantrouwen heen

door Theunis Veenstra

In de stilte van mijn cel

150 psalmen van gevangen
NBG, Adveniat, eerste druk 2024
Psalm 44, p. 81-83

Voor de jubileumbundel ‘In de stilte van mijn cel’, uitgebracht ter
gelegenheid van 75-jaar protestants- en rooms-katholiek
justitiepastoraat, heb ik in de Pl met mijn Bijbelgespreksgroep psalm
44 hertaald.

Drie stukken Met elkaar samenleven

In de gespreksgroep beginnen we met het In het land waar U koning bent.
opknippen van de tekst in drie stukken. Dit zien En nu zijn wij dan aan de beurt

we in de bundel niet terug, maar hieronder wel Om de eer in de familie te houden
bewust eindtekst en bespreking in drieluik. Om het geloof in U te laten klinken

Als muziek in de oren.

1. Een terugblik op Gods daden in het verleden

(de verzen 2-9) 2. Een klaagzang over Gods afwezigheid in het
De hele familiegeschiedenis door heden. (Idem, 10-23)

Is ons van U verteld Maar Heer,

U gunde onze ouders een plek om op te leven Ze hebben de radio’s

Ze stonden erbij en keken Van onze cellen verwijderd
Als naar een wonder Net als de vogelkooien

Land onder hun voeten We zijn nu zelf de gekooiden
Het ging hen te boven Maar ons halen ze niet weg.
Drop je knife en Wij zijn het bokje

Doe wat met je life. Dat verhaal van onze familie
Zo toonde u de mensen Dat U er altijd bent

VAér ons hoe dat ging: Blijft dat dan verleden tijd?

32



In het vandaag de dag

Horen we de spot

ledere avond op de televisie

En binnen is er de blik van de PIW-er
En van de directeur

De ene keer vernietigend,

De andere keer opbouwend.

En dat weet je nooit van tevoren

We zijn toch al gestraft?

Waarom dan nog een keer?

3. Een gebed om herstel en redding (idem, 24—
27)

En dan toch die Bijbel

Op de plank naast het bed

Uw woorden die

Een weg wijzen om te gaan

Maar die ook

Aan ons knagen in de nacht

Want altijd weer die die stemmen
Over de muur heen

De hele wereld valt over ons heen
Is dat dan de prijs van geloven?
Zo ongeveer gaan bij ons

De gordijnen open.

Een nieuwe dag.

Wij zijn er klaar voor.

Nou U nog.

Kom bij ons binnen Heer

Toon ons Uw liefde

Het leven gaat niet buiten U om.
Hoor ons gebed,

Als een S.0.S.

Save Our Souls

Ten aanzien van 1:

de terugblik op Gods daden in het verleden

Een aantal deelnemers benoemt hoe ze zijn
grootgebracht met kerk en geloof en dat dit
houvast en vertrouwen heeft gegeven, of zoals de
psalm schrijft: ‘de hele familiegeschiedenis door is
ons van U verteld.’

Bij het merendeel van de groep is dit niet het
geval. Maar iedereen staat open voor wat de
Bijbel te bieden heeft. Diep van binnen wordt dit
gevoed door een verlangen naar herstel. Bij de
aarzeling of dit ook voor jou bestemd is voegt zich

het vermoeden van een God die geen mens
afwijst.
‘Zoals u de mensen vddr ons toonde hoe
dat ging: met elkaar samenleven, in het
land waar U koning bent, zo zijn wij nu
aan beurt’.

Ten aanzien van 2:

een klaagzang over Gods afwezigheid in het
heden

Psalm 44 is in al haar vezels een zogenaamde
‘klaagpsalm’. Maar ook zénder het weeklagen van
deze tekst beginnen de bijeenkomsten vaak met
een klaagzang, en wel van de deelnemers zelf. Er
gebeurt namelijk iedere dag wel iets in de Pl en
dat vraagt om een ‘adres’ om stoom af te blazen.
Dat kan op veilige wijze bij de dominee, want die
rapporteert niet. Het wantrouwen en gemopper
heeft daarmee geen gevolgen voor de op- of
afwaardering van plus-programma’s en de
toewijzing van populaire baantjes binnen het
penitentiaire decoratiestelsel.

Daar komt nog iets anders bij: de buitenwereld
denkt bij een gevangenisstraf vaak aan wat men
ziet: hoge muren, hekken, tralies en deuren die
op slot gaan. Bij de gedetineerde zelf is er echter
sprake van een ander soort vrijheidsbeperking.
Zijn gevoel van onvrijheid is met name de
begrenzing van autonomie en de complexe
afhankelijkheid van dagprogramma’s en
ambtelijke procedures.

In een bajes moet je voor van alles en nog wat
toestemming en uitleg vragen: verlof, een
bezoekaanvraag, het invoeren van een gitaar, of
de volgende stap in de rechtsgang. Als
justitiepredikant zie ik dagelijks hoe
inrichtingswerkers en casemanagers werken als
een ploegpaard om in aandacht en uitleg een
duidelijke voor te trekken in de akker waarin
mensen zijn weggezakt. Vanuit de cel is echter
moeilijk te volgen waar zich dit proces van
besluitvorming afspeelt. De stap naar beklag,
waar iedere gedetineerde recht op heeft, wordt
dan al snel verleidelijk. Door personeelstekort en
stapeling van klachten die op voorhand al
kansloos lijken, maar toch behandeld moeten



worden, duurt dit echter vaak langer dan
gewenst.
Als justitiepredikant motiveer ik de gedetineerde
altijd om het gevoelde onrecht of wantrouwen
eerst in onderling gesprek met de directie aan te
kaarten. Voelt de klager zich hierin niet gehoord
en doet hij alsnog een beroep op het beklagrecht,
dan geeft me dat het goede gevoel dat hij nog
niet is afgestompt. En wat de klagers in mijn
gespreksgroep betreft: ze hebben de Bijbel aan
hun zijde, want heel psalm 44 is een
beklagschrift. God krijgt er flink van langs: ‘dat
verhaal van onze familie (dus van ons
geloofsvertrouwen): dat U er altijd bent. Blijft dat
dan verleden tijd?
Als je tegen God zelf mag klagen en uitspreken
dat hij zwijgt, hoeveel te meer dan tegen zijn
grondpersoneel! Mijn tafelgenoten gaan dan ook
helemaal los in hun wantrouwen:
‘We horen de spot iedere avond op de
televisie. En binnen is er de blik van de
PIW-er, en van de directeur. De ene keer
vernietigend, de andere keer opbouwend.
En dat weet je nooit van tevoren... We zijn
toch al gestraft? Waarom dan nog een
keer?’
Zo, dat lucht op. We nemen even pauze. Koffie en
koek brengen ons tot bedaren.

Ten aanzien van 3:

een gebed om herstel en redding.

Psalm 44 beweegt zich tussen polen van
wantrouwen en vertrouwen. De tekst
weerspiegelt de worsteling van een gelovige
gemeenschap die zich verlaten voelt door God,
ondanks haar trouw en de herinnering aan
vroegere daden van verlossing. Mijn
gespreksgroep is tot nu toe ook zo’n klagend
gezelschap. Tot gedurende de bijeenkomst, laten
we maar zeggen: ‘na de pauze’, de toon
verandert. Vanwaar deze omslag?

Als ik ernaar vraag noemen ze als eerste dat het
oplucht om er over te praten. Niet alleen in de
gespreksgroep, maar ook met bijvoorbeeld al die
vrijwilligers uit omliggende kerken die wekelijks
de diensten in de Bajes bezoeken als blijk van
belangstelling en solidariteit van buiten naar
binnen. En wat te zeggen van de bezoekers en

34

vrijwilligers van Gevangenenzorg en van Exodus,
de donateurs van Stichting Volharding met hun
gratis Bijbels en boeken vol geloofsverdieping.
Samen met vele andere instanties vormen zij de
jaarringen van vertrouwen gedrapeerd rond het
wantrouwen van de gevangene.

‘Maar sla je nu niet een belangrijke groep over’?
De tafelgenoten kijken me aan. ‘Ik bedoel jullie
zelf’, zo antwoord ik op mijn eigen vraag. ‘Als de
vrijwilligers en hulpverleners huiswaarts keren en
de celdeur gaat op slot, zijn jullie het die vanaf ‘de
plank naast het bed’, naar een boek grijpen’. Met
daarin de roep van het voorgeslacht, als gelovige
protesteerders: ‘Word wakker Heer, waarom
slaapt U? (Vers 24, NBG-vertaling).

‘Verzin een echo op deze woorden’ zo daag ik
mijn gespreksgenoten uit. Zij kruipen schuchter
uit de schulp en voegen de volgende tekst toe
aan ‘hun’ psalm:
‘Uw woorden die een weg wijzen om te
gaan, maar die ook aan ons knagen in de
nacht’. ‘Want altijd weer die die stemmen
over de muur heen. De hele wereld valt
over ons heen. Is dat dan de prijs van
geloven?’.

Het gevecht van de mens in het donker: geen
zicht voor ogen, binnen in je is de sfeer
vertroebeld en ook de buitenwacht ziet je niet
zitten. Houd het dan maar eens vol. Maar ‘blijf
juist dan roepen, klagen, protesteren’, zo houdt
de oertekst van psalm 44 ons voor. ‘Bid tegen de
klippen op tot God, als die lijkt te slapen, - in het
vertrouwen, ofwel het geloof dat Hij, omwille van
Zijn trouw, zal ontwaken’.
De zuurstofkraan van dit klaaglied gaat verder
open. Met vereend geloof nemen de arrangeurs
van psalm 44 de pen op voor de laatste frase:
‘De gordijnen open’. ‘Een nieuwe dag’.
‘Wij zijn er klaar voor, Heer’. ‘Nou U nog’.
‘Hoor ons gebed".

Ds. Theunis Veenstra is justitiepredikant in Pl
Veenhuizen en in FPC Mesdag te Groningen



Psalm 44, de verzen 24-27 herschreven

En dan toch die Bijbel

Op de plank naast het bed

Uw woorden die

Een weg wijzen om te gaan
Maar die ook

Aan ons knagen in de nacht
Want altijd weer die die stemmen
Over de muur heen

De hele wereld valt over ons heen
Is dat dan de prijs van geloven?
Zo ongeveer gaan bij ons

De gordijnen open.

Een nieuwe dag.

Wij zijn er klaar voor.

Nou U nog

Kom bij ons binnen Heer

Toon ons Uw liefde

Het leven gaat niet buiten U om.
Hoor ons gebed,

Als een S.0.S.

Save Our Souls

B o
35




De tovenaar van Tatabanya

door Els de Bijll Nachenius

In de stilte van mijn cel

150 psalmen van gevangen
NBG, Adveniat, eerste druk 2024
Psalm 35, p. 64-65

Ik vraag Marc of ik hem mag interviewen over zijn deelname aan het
psalmenproject ‘In de stilte van mijn cel’, wat dat voor hem heeft

betekend. Hij reageert aangenaam verrast.

Wantrouwend

Marc heeft een lange vrijheidsstraf voor de boeg
en zal daarna een tbs behandeling krijgen. Zijn
wereld heeft met zijn detentie al een grote
verandering ondergaan en daar zal het niet bij
blijven. Zijn blik op en omgang met andere
gedetineerden is wantrouwend; hij is alert op
alles, dat een kort verlof om zijn zieke vader te
bezoeken, in gevaar kan brengen.

Effect van detentie

Wanneer iemand gedetineerd wordt, moet hij of
zij zich zien te verhouden tot zijn of haar nieuwe
sociale context; hoe de gedetineerde daarin
slaagt, kan heel direct van invloed zijn op het
contact met zijn of haar dierbaren. In de setting
van een totaalinstituut als een Pl luistert het voor
het vertrouwen van de gedetineerde nauw of er
zorgvuldig en humaan wordt gewerkt. Hier wordt

THEMA

duidelijk en soms ook heel emotioneel
ruchtbaarheid aan gegeven, van: “Je hebt
mensen die hier werken en mensen die hun best
doen” tot aan “Ze laten je zo verrekken”. Welk
effect de detentie en de rechtsgang op een
gedetineerde hebben, is zeer divers; van voluit
beamen dat de straf terecht is tot een complete
dissociatie van de eigen persoon en het delict;
van gelaten en soms zelf ‘matter of fact’ dragen
van een zeer lange straf tot een
bewonderenswaardig vermogen om overal
ruimte te vinden in een vrijheidsontnemende
omgeving als in een Pl. Kortom, detentie is van
invloed op hoe een gedetineerde de brokken van
zijn werkelijkheid al dan niet aan elkaar weet te
lijmen. Een belangrijk onderdeel van die
ingewikkelde werkelijkheid is het contact met
dierbaren; is dat er en hoe wordt dat ervaren.
Vertrouwen en wantrouwen liggen dicht bij
elkaar als het gaat om bejegening, het al dan niet



vertrouwen van medegedetineerden, groepsdruk,
en het belang van verlof om dierbaren te kunnen
bezoeken of afscheid van hen te kunnen nemen.

Ruimte en zin

Een belangrijke waarde van de geestelijke
verzorging is in deze dat wij in deze ingrijpende
periode met hen op kunnen trekken en met hen
ruimte en zin kunnen zoeken. “Ze laten je zo
verrekken” wordt gaandeweg: “lk ben bang dat
als er iets met mij is en ik heb hulp nodig, dat er
dan niemand komt.” Vertrouwen is kwetsbaar in
een vrijheidsbenemende omgeving.

Marc is graag actief en de aandacht voor en
tijdens de opdracht is hem welkom. Schrijven
biedt hem ruimte, maar hij vindt het ook
spannend: “Je moet toch met eerbied met de
bijbel omgaan”, zegt hij. Dan geeft hij nog een
reden waarom hij het spannend vindt: Er komen
ook deelnemers die verdacht worden van of
afgestraft zijn voor zedendelicten. Marc is er dus
bedacht op, voordat het project van start gaat,
hoe zijn afdeling op zijn deelname zal reageren.
Ook neemt hij het schrijven serieus en weet hij
nog niet hoe de andere deelnemers dit zullen
doen.

Stuur ons een engel

Psalm 35 sprak hem meteen aan: “Heer, stuur
ons een engel om ons te helpen”. Zijn vader is
ernstig ziek en zal binnenkort, zoals Marc het
zegt, ‘een engel worden aan de hand van de
Heer’. Zijn vader is erg belangrijk voor hem en hij
wil dus graag met verlof om zijn vader te
bezoeken, nu het nog kan. Hij is heel erg op zijn
hoede “Want als ik de fout in ga, kan ik niet naar
hem toe”. Als het hem teveel wordt, trekt hij zich
terug op zijn cel en luistert hij naar muziek, daar
wordt hij rustig van. Ook het schrijven van psalm
35 ‘In mijn beleving’ heeft hem rustig gemaakt,
en is zo (ook) een monument voor zijn vader
geworden.

Levensstijl

Van meet af aan heeft zijn vader hem
meegenomen naar Feyenoord. Feyenoord is voor
hem een levensstijl geworden, die hem blijft

37

inspireren. Het absolute hoogtepunt was dat hij
als veertienjarige een Feyenoordshirt kreeg,
gesigneerd door Jészef Kiprich. Had zijn oom
geregeld. Het zal als een rode draad door zijn
schrijven lopen. Hij heeft het serieus opgepakt: ‘1k
wilde er echt iets van maken, het moet wel uit
jezelf komen”.

Creatief schrijftalent

Wat mij opvalt, is dat Marc gesprekken meestal
kort houdt, maar schrijvend, op papier, een
expressief creatief talent blijkt te zijn. In zijn
schrijven zit een mooie opbouw en een duidelijk
aanwezig gevoel voor humor. “Emoties laten zien
wordt gezien als een teken van zwakte” en dat
laat hij liever niet toe. Op papier, in het schrijven
voelt hij zich altijd vrij. In het opschrijven van zijn
woorden voor psalm 35 komen de levenslessen
van zijn vader regelmatig voorbij: “Wie niet kan
delen, kan ook niet vermenigvuldigen”. Marc
noemt zijn vader zijn grote voorbeeld en beste
vriend, hij heeft veel van hem geleerd en samen
hebben ze veel meegemaakt. Het schrijven van
de psalm heeft gaandeweg een bijzondere
persoonlijke betekenis voor hem gekregen “Het
monument van de dichter is nu ook mijn
monument voor mijn vader geworden.”

Groeiend vertrouwen

Als vertrouwen groeit, sneuvelen vooroordelen
en ontstaan perspectieven. Marc komt terug op
hoe hij eerst naar de groep keek. “Er waren
jongens van verschillende afdelingen uitgenodigd,
daar had ik mijn bedenkingen over. Achteraf was
het zeer geslaagd en was er ruimte voor ieders
gedachten en emoties; het maakte niet uit waar
iemand van verdacht werd of voor veroordeeld
was. Nadat de psalmen zijn gedrukt, heb ik met
plezier de nieuwe versie gelezen [ alle
deelnemers hebben een exemplaar van ‘In de
stilte van mijn cel’ gekregen]. Nogmaals, bedankt
dat ik hieraan mocht deelnemen.”

Els de Bijll Nachenius, justitiepredikant
met dank aan Pieter Thomassen



Psalm 35 ‘In mijn beleving’

Heer stuur ons een engel om ons te helpen,
Onze wegenstanders willen ons verslaan,

ze willen ons vernederen

en sommigen wensen ons zelfs de dood toe.

Jarenlang was het plocteren, afzien

en soms zelfs zeer slecht.

Het deed pijn, veel pijn,

maar van jongs af aan hebben wij geleerd

om je pijn en verdriet nict te laten zien, !
want je tegenstanders genicten als je het laat merken,
en je lotgenoten voelen zich rot

muaar kunnen het nier veranderen.

Heer stuur ons cen engel om ons te beschermen,
Onze tegenstanders’ arrogantic is bijna ondmaglijk
en het wordr tijd dat we terugslaan.

En dan na jaren en jaren

op je tanden bijten, rustig blijven, gaan,

komt daar incens Joszef

en hij gaat wonen waar het in Holland allemaal begon,
in het mooie Dordrecht!

Heer stuur ons cen engel dic ons helpe te winnen, |
Onze regenstanders moeten ook weer voclen .
hoe dat verliezen iks. e\
En 7o gebeurt her.

Wedstrijd na wedstrijd gaat het beter.

De egenstanders worden stiller en stiller.

De Amsterdamse arrogantie verandert in angst.
Op Rotterdam-Zuid in de almachtige Kuip
heeft niemand meer iets te vertellen.

De vele liederen klinken en elke huiskamer door

en stadion de Kuip lijkt wel cen tempel. gl

En dan in 1933 is daar de climax. -
Waar velen zeiden dat je niet goed genoeg was

schonk jij ons het kampioenschap. :

Het werd stil bij onze tegenstanders.

Hun restee niets meer dan gepast respect.

Heer wij vroegen om een engel,

maar u zond ons de rovenaar van Tatabdnya,
idool van velen en zikjn weergaloze dribbels
staan op vele newvliezen gebrand,
persoonlijk koester ik zijn kampioensshirg
dat ik kreeg in Groningen.

Heer wij danken u voor Joszef Kipric,
Amen

e O O S O 0 O 0 0 O 0 O S O O 08 S e

38



Twee verhalen bij herschreven psalmen

door Ellie Smeekens

In de stilte van mijn cel

150 psalmen van gevangen
NBG, Adveniat, eerste druk 2024
Psalm 22, p. 39-42

Psalm 63, p. 119-120

Psalm 22 en Psalm 63 zijn herschreven door gedetineerden en te lezen
in de bundel ‘In de stilte van mijn cel’. In dat proces heeft bij deze
herschrijving vertrouwen en wantrouwen een bijzondere rol gespeeld.

Psalm 22

Gemis

Ik ben geadopteerd toen ik zes jaar oud was. Mijn
vader was vroeg gestorven. Ik was boos op hem.
Ik miste mijn moeder. In het adoptiegezin waarin
ik terechtkwam ging het mis.

Ik zocht de bescherming van mijn eigen moeder,
maar ze was er niet.

Er was niemand die me kon helpen. Ik ging me
afzetten.

Als ik nu terugkijk, zie ik dat ik totaal geen
zelfvertrouwen had, geen eigenliefde en niemand
die zag waar ik mee worstelde. Ik voelde me
eenzaam, afgewezen, afgedankt.

Ik hoorde nergens bij en had niets om voor te
leven. Ik ging roekeloos leven.

Als je alleen bent moet je je eer en trots
verdedigen. Je draagt een masker en reageert
heftig als je pijn wordt aangeraakt.

39

THEMA

Vermoeidheid

Maar er komt een moment dat je na gaat denken.
Ik werd moe; moe van de problemen, moe van
me nergens thuis voelen, van de leegte die ik
voelde.

In mijn vermoeidheid kwam ik bij God en
kwamen er vragen op. ‘Ik kom steeds in de
problemen, hoe komt dat? Is de werkelijkheid zo?
Of doe ik dit zelf zo?

Houd ik vast aan de pijn die ik voel omdat ik geen
ouders heb, of ga ik het anders doen?’

Om me heen zag ik mensen die het anders deden.
Daar kreeg ik ontzag voor.

Ik ging mijn eigen fouten zien, mijn verkeerde
gedachten, verkeerde zienswijzen.

Daar, op het dieptepunt hoorde ik wekenlang een
innerlijke stem.



Het was Gods stem die me onderwees. |k heb
geschreven als een malle.

Die stem heeft me laten zien wat waar was en
wat niet.

God in mij

Ik besefte dat wie pijn ervaart, ook een ander pijn
en schade aandoet.

Ik zoek het nu in mezelf. Als je de bevestiging
buiten jezelf legt, voel je steeds teleurstelling,
want niemand kan aan je verwachtingen voldoen.
Mijn zelfvertrouwen is het stukje God in mij. Hij
staat voor het goede en krachtige. Daar heb ik me
aan gehecht. Als ik vertrouw op mezelf kan ik van
daaruit reageren.

Dan heb ik geen reden om anderen te
wantrouwen. Ik kan anderen vrijlaten en trek me
dingen niet meer persoonlijk aan. Als je geen

Psalm 22 herschreven:

Heer, o Heer,
zelfs mijn beenderen vervioeken mij.
Waarom vernederen ze mij als een aardegrz
ver,

stappen ze over mij heen alsof ik niets
de kraaien,

minder dan een mens?
Zelfs een mol weet zijn weg nog blind t
vinden.

Wie mij de ogen opent, is door U gestuurd.
Wie mij de mond zal snoeren

gebiedt mij om naar U te luisteren.
Vele meesters om mij heen, ik dank U V.
dat ik Uw meesterschap door hen all
in de volheid van hun werken mag aansc

en U voor:

zelfvertrouwen hebt, is iedereen om je heen
onbetrouwbaar. En als ik wantrouw, ben ik zelf
ook niet betrouwbaar. Doordat ik nu kan
vertrouwen op mezelf, ben ik ook betrouwbaar
geworden voor anderen.

Meditatief proces

Ik lees de bijbel en zie steeds meer mezelf erin,
als in een spiegel. Psalm 22 hebben we samen in
een groep gelezen en erover gesproken.

Daarna sudderde de tekst in mij, onbewust. Toen
ik begon te schrijven, werd ik overspoeld door de
woorden. Mijn pen kon het bijna niet bijhouden.
Het was een meditatief proces.

De woorden zijn niet alleen van mij. Het voelde
als de Geest van God die mijn pen stuurde.
ledereen die het serieus leest, komt zichzelf ook
in de herschrijving weer tegen.

Toets mij voor
wil, _
laat mij niet tot woord
wanneer mijn tor

Wanneer mijn




Psalm 63

Vreemdeling

Ik ben geadopteerd toen ik 9 maanden was. Mijn
ouders vertelden het mij toen ik zeven werd. Ik
voelde me als klein kind al een vreemdeling en
toen werd dat voor mij bevestigd.

Het ging een eigen leven leiden in mijn hoofd. Ik
ging me vragen stellen over mijn echte ouders,
broers, zussen. Ik kwam in een identiteitscrisis
terecht.

Wantrouwen

Ik werd opstandig en baldadig, miste de band met
mijn echte ouders, miste een existentiéle liefde
en ging mensen en de wereld wantrouwen.

Ik ging op zoek naar liefde. In de horeca, waar ik
werkte, verdiende ik veel geld. Ik dacht de liefde
te vinden in rijkdom en luxe. Je wordt er
egoistisch van, denkt alleen nog maar aan je
eigen verlangens.

Maar de leegheid die ik voelde kwam
steeds weer terug.

Levensloop

Ik kwam op het criminele pad. Van mijn
veertiende/vijftiende tot mijn dertigste levensjaar
gebruikte ik vaak drank en drugs. In de
gevangenis, zonder middelen, nergens om heen
te vluchten, zag ik mijn hele levensloop voor me.
Ik geloofde in God, maar wat betekende dat voor
mij? Ik had zo’n puinhoop gemaakt van mijn
leven.

In het diepst van mijn ellende begon ik te bidden.
Ik zag Jezus, die zijn doorboorde handen naar mij
uitstrekte. ‘Dit heb ik voor jou gedaan, en wat
heb jij ervan gemaakt?’ Ik voelde de liefde, waar
ik altijd naar op zoek was geweest.

Het was een bevrijding, die mijn leven veranderd
heeft!

41

Bevrijd uit de gevangenis van wantrouwen,
onwetendheid.

Door het vertrouwen in God, heb ik vertrouwen
in mezelf gevonden.

Het vertrouwen in God is fundamenteel. Hij is de
basis. Ik moet eerst op Hem vertrouwen en dan
kan ik op mezelf vertrouwen. De wereld is zondig,
maar als God mij als zondaar heeft aangeraakt,
kan hij door mij, als voorbeeld, ook anderen
redden.

Onderscheid

Die weg naar God moeten we steeds weer
zoeken, om ons ‘ik’, ons ego dat samenhangt met
de gebroken wereld, en ons ‘zelf’ dat wortelt in
de eeuwige wereld, te onderscheiden van elkaar.
Bij het herschrijven van psalm 63 hebben gebed
en meditatie mij geholpen.

Reflectie

Al biddend kwamen de woorden die de
verbinding legden tussen mijn leven en de psalm.
Het herschrijven van een psalm is ook een
reflectie op jezelf.

Je aanschouwt jezelf vanaf een afstand. Het
versterkte het proces van heling van het
verleden. Gebrokenheid en pijn geef je door in je
leven aan anderen.

Maar als je geheeld bent, geef je dat ook door!

Ellie Smeekens is werkzaam in het
justitiepastoraat



Psalm 63 herschreven

Destijds mijn leven bijna ten einde,
ik in het duister gevangen. —
Door eigen zonde ten onder gegaan, '3
mijn ziel schreeuwend om Vrede,
mijn lichaam naar Rust.

Bleek U, Jeshuz gevrijder.

_p—

mij iets anders dan U i
preken zal ik tot U, over U,

Vergeé
di
want ik ben gezege

Zalig de mens die Koning
zalig de mens die de sp

+++++++H R
42



THEMA

Hertaling van een klaagpsalm: een schreeuw van vertrouwen

door Jan van Beek

In de stilte van mijn cel

150 psalmen van gevangen
NBG, Adveniat, eerste druk 2024
Psalm 83, p. 151-152

In dit artikel geef ik kort enige achtergrond bij de hertaling van psalm
83 ‘Deus, quis similis’. Deze hertaling is geschreven door een bewoner
van één van onze gevangenissen, vanuit het perspectief van een
gevangene. Ik heb daarbij bijzondere aandacht voor de rol die
vertrouwen en wantrouwen spelen in dit proces.

L X X X J
Hertaling Hij heeft deze psalmtekst, letterlijk in de stilte van
De hertaling gebeurde aan de hand van een zijn cel, geheel alleen geschreven.
drietal Nederlandse vertalingen van de psalm: de Vanuit zijn levensloop had hij een zeer
Statenvertaling, de Naardense Bijbel en de Bijbel bovengemiddelde kennis van het geloofsgoed en
in Gewone Taal. Ondanks zijn grote persoonlijke van de bijbel. Hij was en is een diepgelovig mens,
eerbied voor het authentieke woord van God voor wie God, een levende relatie met Christus
baseerde hij zijn hertaling, getuige zijn en de samenkomst binnen de gelovige
woordkeuze, op de meer vrije vertaling van de gemeenschap een diepe betekenis hebben.
Bijbel in Gewone Taal. Daarenboven koos hij in Desondanks was hij gedetineerd geraakt vanwege
zijn weergave voor een sterk persoonlijk getinte ernstige feiten.
tekst, een tekst die getuigt van een volwassen Voor zover een mens dat van een ander mens kan
blik naar binnen en van een groot vertrouwen en zeggen, zag ik bij hem een oprecht, doorleefd en
een grote liefde voor God, de Eeuwige. diep berouw over zijn misstappen. Hij had
hiervoor ook sacramentele vergeving gezocht.
Hij had zichzelf bij de politie aangegeven en, als
Hertaler bekennende verdachte, meegewerkt het recht
De hertaler, de gedetineerde, was —inmiddels zijn loop te doen hebben. Hij had daarmee, hoe
zeer geruime tijd geleden— uit een ver buitenland vreemd het misschien ook mag klinken,
naar Nederland gekomen. Hij beheerst de vertrouwen in de rechtsstaat uitgesproken. Hij
Nederlandse taal, met name in geschrifte, goed. had er vertrouwen in dat het recht hem een

rechtvaardige sanctie op zou leggen. Hij heeft —

43



althans tegenover mij— nooit, zelfs niet met één
woord, geklaagd over de strafmaat die hij door de
rechter toegemeten kreeg.

Vertrouwen van gedetineerden

De positie van een predikant of pastor bij Justitie
staat of valt met het vertrouwen van de
gedetineerden. Zoals iedere collega weet is het in
de begeleiding van gedetineerden een wankel
evenwicht tussen overmatige nadruk op het
aangerichte kwaad en het bagatelliseren van
ditzelfde kwaad. Overmatige nadruk op het
aangerichte kwaad kan bij een gedetineerde als
het ware ‘naar binnen slaan’ en hem of haar
opzadelen met gevoelens van zelfhaat en
depressie. Daar wordt niemand een beter mens
van. Bagatelliseren van het kwaad gebeurt onder
gedetineerden onderling zonder maat en zonder
ophouden. Er valt altijd wel iemand aan te wijzen
die ‘iets ergers’ gedaan heeft en die met ‘minder’
is weggekomen. Het bagatelliseren van het
kwaad is in een gevangenis aan de orde van de
dag en ook daar wordt niemand een beter mens
van.

De kunst van geestelijke begeleiding is onder
andere het bewandelen van een wijze
middenweg. Het voorhouden van een spiegel aan
gedetineerden om ze met zichzelf te
confronteren, maar ook een welwillende spiegel,
zodat ze als mens verder kunnen, tijdens hun
detentie en zeker na hun detentie.

Geinstitutionaliseerd wantrouwen

Een gevangenis is bij uitstek een omgeving van
geinstitutionaliseerd wantrouwen. Niemand
vertrouwt een gedetineerde. Zoals zij zelf (en -
helaas- ook sommige medewerkers) het zeggen:
een gedetineerde staat altijd met 1-0 achter.
ledere discussie, iedere mogelijke twijfel wordt
altijd en onveranderlijk ten ongunste van een
gedetineerde uitgelegd.

Ik zie het als een taak van de geestelijke
verzorging om dit patroon -ten minste in onze
eigen contacten- te doorbreken. Ik ga uit van wat
mij verteld wordt. En als ik er al eens het mijne
van denk (en ik geef het eerlijk toe: dat komt
voor), probeer ik dat zo min mogelijk te laten

44

doorschemeren. Ook gedetineerden verdienen
het met vertrouwen en welwillendheid bejegend
te worden, zodat zij als mens verder kunnen,
tijdens hun detentie en daarna.

Herwinnen van zelfvertrouwen

De hertaler van psalm 83 hoefde niet meer met
de afgrondelijkheid van het aangedane kwaad
geconfronteerd te worden, die had hij zelf al
onder ogen gezien.

Deze gedetineerde mocht gesterkt worden in zijn
vertrouwen in de rechtsstaat, in de samenleving.
Hij mocht gesterkt worden in de overtuiging dat
hij, na zijn straftijd, zijn eigen plek in de
samenleving weer ten volle zou mogen innemen.
De verantwoordelijkheid jegens zijn slachtoffer(s)
eindigt niet met de straftijd, maar zijn schuld
jegens de samenleving als geheel behoort dan
wel te eindigen. Hij moest vooral geholpen
worden in het overwinnen van zijn zelf-
wantrouwen en het herwinnen van
zelfvertrouwen.

Rugzak draagbaar gemaakt
Deze innerlijke strijd meen ik terug te zien in zijn
hertaling van psalm 83.

In de derde regel vraagt hij God om een ‘snel’
antwoord. Het woord ‘snel’ komt niet voor in de
achterliggende vertalingen. Het drukt, voor mij,
de diepte en de ernst van zijn berouw uit. Diep
berouw schreeuwt om spoedige vergeving.

In de derde strofe erkent hij zijn falen en verbindt
het met het falen van zijn mede-gedetineerden.
‘Luister, Heer, het volk dat hier op dit moment
vastzit, heeft misgedaan’. Hij parafraseert op zijn
levensloop en van zijn medegedetineerden en
eindigt met:‘U heeft daarom hun rugzak
draagbaar gemaakt. U heeft hun Uw vergiffenis
geschonken, ze mogen leven’.

Hij getuigt hier van de door hem persoonlijk
ervaren vergeving. Na het ‘wandelen ten dode’ in
zijn misdaden, in zijn zonde, is hij tot inkeer
gekomen. Nu mag hij leven vanuit de vergiffenis,
nu mag hij ‘wandelen ten leven’.



In de vijfde en laatste strofe vraagt hij voor
zichzelf en voor zijn medegedetineerden, die tot
inkeer gekomen zijn, om een genadig oordeel van
God. Hij vraagt dat zij mogen blijven leven, om zo
Gods grootheid bekend te maken, hier en overal,
nu en altijd.

Getuigenis van groot vertrouwen

Voor mij zit de kern van de hertaling van psalm 83
door deze gedetineerde in de centrale tekst,
midden in de psalm: ‘U heeft daarom hun rugzak

Psalm 83 herschreven

In onze ellende schreeuwen wij allemaal tot L,
We zijn bang, hoor ons gebed,
geef ons een snel antwoord, we zijn Uw volk,

De mensen die U niet erkennen haten U

en ze vinden zichzelf beter.

/e hebben alleen één doel:

Allen die zich tot U bekeren, worden vernietigds

Luister, Heer,

het volk dat hier op dit moment vastzit,

heeft misgedaan.

Het volk komt uit verschillende landen,
verschillende steden, provincies of dorpen.
Allemaal met hun rugzak

Toch geloven deze mensen in Uw woord.

U heeft daarom hun rugzak draagbaar gemaakt
U heeft hun Uw vergiffenis geschonken,

ze mogen leven.

Bescherm Uw volk en houd het in leven.

Daarom zijn de mensen die Uw woord haten woedend.
Zij willen Uw volk vernietigen

Laat hen sterven, laat ze in hun lot

Laat, Heer, hun zien dat U de enige God bent,

de enige echte rechter.

Voor Uw vijanden, als ze zich tot U bekeren,
en U komen aanbidden,

wees hun genadig,

dan kunnen ze op dat moment

Uw grootheid overal bekend maken,

nu en altijd

45

draagbaar gemaakt. U heeft hun Uw vergiffenis
geschonken, ze mogen leven’. De doorleefde en
persoonlijk ervaren vergeving is tegelijk een
getuigenis van groot vertrouwen op God. Moge
zijn beleden vertrouwen op God en zijn
doorleefde vertrouwen in de rechtsstaat hem
sterken tot herwonnen zelfvertrouwen. Opdat
ook hij moge leven ...

pastor Jan van Beek, aalmoezenier bij Justitie




Psalmenproject, psalm 7

door Marian Boersen

In de stilte van mijn cel

150 psalmen van gevangen
NBG, Adveniat, eerste druk 2024
Psalm 7, p. 16-17

Meteen toen de vraag kwam, had ik voor ogen met wie ik dit project

zou willen uitvoeren. Ik had namelijk al lange tijd elke

donderdagochtend een gespreksgroep en we waren toe aan een
nieuw onderwerp. Het paste naadloos in elkaar en toen ik de mannen

THEMA

ernaar vroeg, waren ze meteen enthousiast om mee te doen.

De gespreksgroep

Het groepje bestaat uit vijf mannen, ze zijn al wat
op leeftijd en zitten alle vijf voor een levensdelict
waar ze een lange straf voor kregen. Ze kennen
elkaar redelijk goed, hebben al veel met elkaar
gedeeld omtrent het leven in de gevangenis en
weten enigszins van elkaars delict. Ik beschrijf
hier hoe we met elkaar de psalm hebben
herschreven.

Psalm 7

Ik heb achtergrondinformatie van de psalm
opgezocht. De psalm is een klaagzang van iemand
die van zichzelf vindt dat hij ten onrechte is
beschuldigd. Hij is bang, zijn vijanden zitten
achter hem aan en het lijkt erop dat zij in staat
zullen zijn om hem te doden. Hij smeekt de Heer,
de rechter van de wereld, om rechtvaardigheid.
Daarna zegt hij dank voor het recht dat hem

46

gedaan is of gedaan zal worden gedaan, tevens
reden om God te loven.

Met elkaar in gesprek

In ons groepje praten we er met elkaar over. De
psalmist schrijft over zichzelf dat hij onschuldig is.
Hoe is dat voor deze mannen? Zijn ze schuldig?
“Ja”, zeggen de mannen allemaal. “Ja, we zijn
schuldig, wij hebben iemand van het leven
beroofd.”

Bij alle vijf speelde het delict zich af in de
relatiesfeer dan wel in de vriendenkring.

Twee van de mannen deden een poging om in
gesprek te gaan en de dingen uit te praten, maar
die poging mislukte volledig en leidde tot het
noodlottig gebeuren.

Twee andere mannen kwamen in een acute
situatie waardoor het tot een delict kwam.



En een vijfde was in een zware depressie
waardoor hij buiten zinnen raakte.

Alle keren ging er dus veel aan vooraf en dat
roept gemengde gevoelens op. Want natuurlijk
zijn ze schuldig, maar er speelde meer en dat
willen ze meewegen in hoe ze over zichzelf
oordelen.

Het tweede gespreksonderwerp is de
wanhoop van de psalmist. Die herkennen
ze.

Ze hebben het moeilijk met het verdriet wat zij
anderen en zichzelf hebben aangedaan, maar ook
zij zijn heel erg bang geweest voor wat anderen
hun aan zouden willen doen. Als we daar wat op
door redeneren ontdekken we dat die angst
vergroot wordt door de berichten in de kranten
en op de televisie en hoe er op de sociale media
gereageerd wordt. Het oordeel lijkt al geveld en
er lijken geen grenzen te zijn aan wat iemand
toegewenst wordt. Dat is zeer confronterend en
beangstigend.

Ook in de gevangenis komen deze berichten
binnen en medegevangenen reageren daar op.
Daarmee constateren ze ook dat de veiligheid in
de gevangenis zeer betrekkelijk is. De wanhoop is
voelbaar, zeker wanneer je nog maar kort binnen
zit.

Het herschrijven

We besluiten de eerste bijeenkomst en ieder
krijgt huiswerk mee om de psalm te gaan
herschrijven. De week erna blijkt dat twee
mannen er heel serieus mee aan de slag zijn
gegaan. De een heeft een tekst geschreven
waarin staat dat hij zowel schuldig als onschuldig
is. Daarmee doet hij recht aan zijn gevoel dat de
rol van de partner onderbelicht is gebleven, zoekt
hij een excuus voor zijn eigen handelen door te
zeggen dat hij zichzelf niet was, maar blijft hij ook
bij wat er in de psalm is geschreven.

47

De ander heeft iets geschreven over mensen die
elkaar ophitsen en de verhalen steeds groter
maken waardoor er alle reden is om bang te zijn.

We zijn onder de indruk van zijn schrijfsels en
gaan dit als beginpunt gebruiken. Ik typ de
teksten uit en bij de volgende bijeenkomst heb ik
voor ieder een print bij me. We praten er
opnieuw over door en er worden nog wat
wijzigingen en aanvullingen aangebracht. De keer
daarop heb ik de nieuwe versie bij me. Ook nu
worden er nog wat kleine wijzigingen
aangebracht en dan besluiten we dat het goed is.

De gevoelens worden verwoord en door
hier mee bezig te zijn hebben de mannen
opnieuw ontdekt dat geloof in God helpt
om staande te blijven en er op te
vertrouwen dat het uiteindelijk goed zal
komen.

Daarmee is het project meer geworden dan
alleen het uitvoeren van een opdracht. De
mannen zijn opnieuw en op een nieuwe manier
met elkaar in gesprek gekomen.

Achteraf bekeken is de dankbaarheid zoals die in
de eigenlijke psalm staat, niet beschreven. De
focus lag op de angst die de mannen hebben
gevoeld en bij twee mannen dat de rol van de
partner naar hun inzicht onderbelicht is gebleven
tijdens de rechtszaak. Hiermee is niet geheel
recht gedaan aan de kern van de psalm, maar zijn
we wel bij het gevoel van de mannen gekomen.

De dankbaarheid zit derhalve verweven in het feit
dat de mannen in deze gespreksgroep dit soort
onderwerpen met elkaar konden bespreken.

Marian Boersen is r.-k. pastor in de P.I.
Veenhuizen



T O O e
48




Recht uit het hart

door Judith Bouma

In de stilte van mijn cel

150 psalmen van gevangen
NBG, Adveniat, eerste druk 2024
Psalm 66, p. 125

Mijn vader is dominee. Zijn roeping heeft mijn leven beinvloed. Ik
ben opgegroeid in de pastorie. Onze grote kerk in Kampen had nog
twee eigen scholen. Mijn wereld was een eenheid. Ik zag mijn
vriendjes en vriendinnetjes op school en in de kerk, op club en bij
catechisatie. Als kind speelde ik verstoppertje in het kerkgebouw, als
tiener ging ik met de jeugd op kamp en naar het café van onze eigen
kerk. Het was een klein, maar fijn wereldje. Ik voelde me veilig.

Wijdere wereld

Mijn vader opende ook werelden voor mij. Hij
nam ons, zijn dochters, mee naar diensten in
instellingen voor mensen met een verstandelijke
beperking.

Ik vond het als kind een beetje spannend, want
de mensen waren soms heel enthousiast en aaide
vaak mijn lange haren. Maar toen ik daar
eenmaal aan gewend was, durfde ik wat meer
contact te maken en raakte ik onder de indruk
van de puurheid van de mensen daar.

Mijn vader reisde veel naar onder andere
Hongarije en Roemenié en Zuid Afrika. Daar
vertelde hij graag over. En zijn contacten kwamen
ook regelmatig bij ons logeren. Zo leerden wij
Hongaarse en Afrikaanse liedjes. Als student ben
ik een paar keer met mijn vader meegegaan om
te zien wat hij daar deed en de mensen te
ontmoeten waar hij vaak logeerde.

49

THEMA

lets nieuws

Nu ik bij justitie werk, heb ik een wereld voor
mijn vader geopend. Een wereld waar hij wel
weet van had, maar niet vertrouwd mee was.
Hij is al jaren met emeritaat, maar gaat nog
vrijwel elke zondag voor in verschillende kerken
door heel het land.

Ik ben vertrouwd met zijn vaste gebeden en
formuleringen. Sinds een paar jaar is er iets
nieuws in zijn openingsgebed gekomen. Hij bidt
nu standaard voor broeders en zusters die
samenkomen in instellingen, ziekenhuizen en
gevangenissen. Hij heeft oog gekregen voor een
onderdeel van het lichaam van Christus dat zich
achter gesloten deuren bevindt.

Betrokken als hij is op mijn werk, heeft mijn vader
het boek ‘In de stilte van mijn cel’ gelijk besteld
toen het uitkwam. In de diensten waarin hij



voorgaat, leest hij nu standaard een psalm voor
uit dit boek. Daar krijgt hij altijd veel reacties op.

Zondag van de gevangene met mijn vader

Toen ik op zondag 12 oktober, de dag voor de
gevangene, de diensten aan de Maatschapslaan
mocht leiden, besloot ik mijn vader te vragen hier
iets over te vertellen aan de mannen.

Natuurlijk liep het die ochtend allemaal anders
dan het zou moeten en werd hij 5 minuten voor
aanvang pas bij het stiltecentrum gebracht. Ik kon
hem nog net vertellen wanneer ik hem het woord
zou geven. En daar gingen we.

Ik stelde hem voor aan de mannen als dominee
Jan, mijn vader. ‘Dag Jan’, ‘Welkom Jan’ klonk het
in de zaal.

‘Dank dat ik hier bij jullie mag zijn vandaag’, zei
hij.

‘Al enkele maanden lees ik in de kerken
buiten voor uit dit boek.” Hij laat het
psalmenboek zien.

‘Zijn er mannen die hieraan hebben
meegewerkt?’ vraag ik. Twee of drie
vingers gaan omhoog. Dit is voor mij leuk
om te zien. Want ik werkte ook met
mannen aan de psalmen, maar met een
groep arrestanten en in het huis van
bewaring.

De mannen die hebben meegewerkt zijn allang

weer vrij of verblijven elders. Ik kan niet met ze

terugkijken op het proces. Maar vandaag maakt

mijn vader het mogelijk.

Hij zegt:
‘Waarom lees ik graag psalmen uit dit
boek voor? Omdat ze de essentie van het
psalmboek uit de Bijbel zo goed vatten. De
psalmen zijn geloofsliederen, gedichten,
gebeden. Ze zijn geschreven door mensen
die het soms uitzingen en soms
uitschreeuwen naar God. De psalmen die
door sommigen van jullie geschreven zijn,
komen recht uit het hart. Het is eerlijk,

50

oprecht, soms hartverscheurend, soms
confronterend, maar altijd hoopvol. Als
iets recht uit het hart komt, spreekt het
vaak ook rechtstreeks tot andere harten.
De mensen in de kerk worden er door
geraakt en het inspireert. Het roept
mensen op om eerlijk tegenover God te
spreken over wat er in hun harten leeft.
Dit is zo’n psalm.’

Mijn vader leest psalm 66 voor:

Heer ik ben U dankbaar.

U zag mij stelen, liegen.

U zag mij rippen en kwaad zijn.

Heer, U zag toe hoe boos ik op de wereld was.
U greep en begreep mij.

En U liet mij niet meer los.

U zei: ‘Kom, nu kan het nog, Ik leid jouw weg.’
Wanneer ik kwaad was, hoorde u mij soms
vloeken en tieren,

maar U luisterde en kon het hebben.

Waar een ander weg zou gaan,

wilde U juist bij mij blijven.

U zei: ‘Kom nu bij Mij terug, nu kan het nog.
‘Kom met tranen, vasten en rouw.’

Heer, waar ik een ander zag gaan, zag ik U
komen.

Waar een ander zei: ‘Wees hard’, zei U: ‘Wees
echt.”

Heer, ik ben U zo erg dankbaar,

dit komt uit mijn hart, en meen het echt.

De dichter benoemt het zelf: dit komt uit
mijn hart.
Het komt recht ons hart binnen.

Echte emoties

Na de dienst sta ik even met mijn vader te praten.
Ineens zegt hij: ‘waar is mijn boekje nou? Ik legde
hem hier neer. Heeft iemand hem
meegenomen?’ |k kijk om me heen en zie één van
de mannen die zijn vinger op had gestoken druk
bladeren in het boek.



Ik knik zijn kant op ‘Daar is hij, pap.” Mijn vader
loopt naar hem toe. Trots laat de man zijn psalm
lezen. Ik zie ze even met elkaar praten.

Achteraf zegt mijn vader: ‘Bijzonder, als je zo
tussen de mannen staat en even met ze praat,

Judith Bouma is werkzaam in het justitiepastoraat

Psalm 66 herschreven

Heer ik ben U dankbaar.
U zag mij stelen, liegen.

U zag mij rippen en kwaad zijn.
Heer, U zag toe hoe boos ik op de wereld was.

U greep en begreep mij.
En U liet mij niet meer los.

U zei: ‘Kom, nu kan het nog, Ik leid jouw weg.
Wanneer ik kwaad was, hoorde u mij soms vioeken

en tieren,

L

-maar U luisterde en kon het hebben.
‘Waar een ander weg zou gaan,

zijn het heel gewone mensen.’ Zo is het pa, het
zijn ook gewoon mensen. Je was er maar een
uurtje, maar je hebt ervaren wat je ook terugleest
in hun psalmen. Dit zijn mensen met echte
emoties.

+++++++H R



THEMA

‘Vertrouwen en wantrouwen in een wereld in verandering’

door Claudia Gijselhart

In de stilte van mijn cel

150 psalmen van gevangen
NBG, Adveniat, eerste druk 2024
Psalm 101, p. 198

Bij de verdeling van de psalmen wisten we al snel wie we wilde vragen
ons bij dit project te helpen. De ‘dichter’ van psalm 101 mocht als
eerste kiezen. Hij koos dus psalm 101 en dat verbaasde me in eerste

instantie. Later begreep ik wel waarom.

Liever binnen

Vaak is het zo dat wanneer iemand in detentie
komt er wantrouwen is of ontstaat naar ‘het
systeem’. De politie, de rechtspraak en de
inrichting moeten het vergelden. “Niets deugt en
alles is er op gericht om de gedetineerde kapot te
maken”. Aldus veel van onze pastoranten. Los
van waar het wantrouwen vandaan komt, of het
erg zwart-wit is of dat er wel of niet een kern van
waarheid in schuilt, het gevoel is sterk aanwezig.

Onze dichter echter heeft niet zoveel
wantrouwen tegen het systeem, niet tegen de
rechtspraak of de inrichting waar hij verblijft. Hij
vertrouwt de mensen die hij ooit dacht te kennen
niet meer, hij weet inmiddels dat zijn familie niets
meer met hem te maken wil hebben en dat de
wereld buiten de inrichting niet mild zal zijn

52

wanneer hij weer naar buiten mag. Hij heeft
ergens de hoop verloren ooit nog opgenomen te
worden in de geloofsgemeenschap die hij nu zo
mist, ook twijfelt hij of hij dat zelf wel wil. Hij
heeft zelfs de hoop opgegeven zich ooit nog tot
God te mogen wenden zonder zich schuldig te
voelen. Dit maakt dat onze dichter liever binnen
is. Zo paradoxaal als dat klinkt, hij wil eigenlijk
niet meer naar buiten. Zijn gemeenschap is
binnen, hier wordt hij gezien zoals hij is. Hij heeft
de mensen om zich heen een beetje leren kennen
en hij weet waar hij aan toe is. Zijn
dagprogramma staat vast. Het is vertrouwd, het
geeft hem rust en hij kan min of meer zichzelf
zijn.

Wanneer onze dichter gevraagd wordt om van
een van de psalmen zijn eigen versie te maken



twijfelt hij even. Hij is erg gelovig en vindt het een
beetje raar om aan een psalm te sleutelen. Nadat
hij psalm 101 gelezen heeft, geeft hij aan zich erin
te herkennen, op zijn eigen manier. Wederom tot
mijn verbazing. Ik spreek deze man al een tijdje
en ken een klein deel van zijn zorgen, zijn twijfels
en zijn angst voor wat nog komen gaat. De psalm
blijkt dan uiteindelijk zijn hulp te zijn om taal te
geven aan die twijfels, dat gevoel van angst en
zijn schuldgevoel naar God.

De maatschappij verhardt, het lijkt soms dat de
vergelding niet groot genoeg kan zijn. Dat
boezemt menig gedetineerde angst in. Zeker onze
dichter. Hij weet hoe er over hem gedacht wordt,
zijn delict is niet mals en hij zal er behoorlijk op
afgerekend worden, althans zo vermoedt hij zelf.
Het vertrouwen in de wereld ‘buiten” wordt na
elke zitting in de rechtbank kleiner. Soms zijn er
oude bekenden bij een zitting aanwezig en is het
onbegrip voelbaar. Het is voor deze man dan ook
lastig te bedenken dat hij (iberhaupt nog ergens
een leven op kan bouwen buiten detentie. Hij
voelt zich enorm in de steek gelaten en schaamt
zich voor wat hij gedaan heeft. Dit maakt voor
hem de relatie met God ook ingewikkeld,
waardoor de eenzaamheid groter wordt.

Met de psalm, met zijn vertaling kan hij
weergeven hoe hij zich in zijn cel voelt, letterlijk

Claudia Gijselhart is werkzaam in het justitiepastoraat

53

vreugde, vrolijk, verlichting. De oorspronkelijke
psalm spreekt over het leven vanuit een goed
geweten, geen slechte dingen doen en niet
oneerlijk willen zijn. Dat zijn nog lastige woorden
voor onze dichter, maar ergens wil hij God wel
vertellen dat hij wil leven zoals God dat van ons
vraagt. Vanuit zijn cel kan hij op zijn manier God
schrijven wat hij nooit meer wil, wat hem goed
doet en komt er een sprankje hoop terug om
berusting te vinden. Geen machteloosheid maar
een verlangen. Geen onrust, vrienden die geen
slechte dingen doen, die geen kapsones hebben.
Weer een paradox, want hij leeft nu in
gemeenschap met mensen die misschien
helemaal niet goed spreken en wel losbandig
leven. Maar hij vertrouwt ze voor dit moment,
zeker omdat voor hem buiten het slechtere
scenario is.

Detentie, de afdeling, de mensen om hem heen
geven hem een zekere veiligheid die hij buiten
helemaal kwijt is. Ze geven hem een zekerheid
die hij buiten niet meer heeft. Binnen is het
allemaal niet zo ingewikkeld en kan hij
vertrouwen op het systeem dat hem overeind
houdt. Wat is er dan mooier om op deze manier
God te kunnen schrijven dat je eigenlijk geen
slecht mens bent, dat je door kunt laten
schemeren dat je spijt hebt en dat je het vooral
voortaan anders wil doen.



e e A O e

54




THEMA

Neusje van de psalm, het beste uit de Bijbel en de bajes

door Hanneke Allewijn

In de stilte van mijn cel

150 psalmen van gevangen
NBG, Adveniat, eerste druk 2024
Psalm 11, p. 23

Psalm 11 en 115 zijn de eerste psalmen die ik met gedetineerden
hertaalde. Aanleiding hiertoe was de opdracht vanuit de hoofden van
de Katholieke en Protestantse justitiepastoraat om de toebedeelde
psalmen met gedetineerden ( al dan niet in een groep) te hertalen.
De bijdragen zijn verschenen in de bundel “In de stilte van mijn cel”
ter gelegenheid van 75 jarig bestaan van het justitiepastoraat,

zoals we dat nu kennen.

In deze bijdrage beschrijf ik de totstandkoming van de hertaling van Psalm 11 door gedetineerden.

Groepsgesprek

Het is maandagochtend. De mannen die
meedoen aan het groepsgesprek komen later
binnen. Het alarm was afgegaan. De koffie staat
klaar. En natuurlijk is er een koekje. We zijn met
Z’'n vijven. Niet iedereen heeft een kerkelijke
achtergrond of is gelovig. Geen probleem. Stel je
open, doe mee!

Een stukje dieper

Boven de psalm staat: “Voor de koorleider. Van
David”. Voor wie of waarvoor hertalen wij een
psalm? Dat levert al een heel gesprek op. De een
zegt: “We doen het voor de lezer”. De lezer kan
ook de toehoorder zijn, want de hertaalde psalm
lezen gaan we ook tijdens de kerkdienst

55

gebruiken. Weer een ander denkt veel meer aan
wat we met de hertaalde psalm zouden kunnen
bereiken: “Mensen buiten moeten weten wat
hier in de bajes gebeurt”.

Als we de spa een stukje dieper steken komen we
bij de vraag waarom we Uberhaupt beginnen met
het hertalen van een psalm. Doe je dat ook voor
jezelf? En waar hoop je dan op? Een deelnemer
merkt op dat ik moeilijke vragen stel. Ik reageer
daarop met de opmerking dat de detentieschade
niet van de dominee afkomstig is. Er wordt
gelachen.

Schuilen
Psalm 11 begint met “Schuilen doe ik bij de Heer.
Hoe kunnen jullie dan zeggen: ‘Vogel, vlieg weg



naar de bergen!’.

Als ik de deelnemer van het groepsgesprek die
niks met kerk en God heeft, vraag of hij wel eens
schuilt, en zo ja, waar dan, dan antwoordt hij: “In
mijn cel”. “Ja”, zegt de ander, “daar is het
tenminste stil. Het is soms zo’n herrie op de
afdeling!” Weer een ander geeft aan wel eens te
schuilen bij mensen die hij vertrouwt. Je hebt
blijkbaar een keuze waar en hoe je kan schuilen.
Weer een ander schuilt bij God.

Het kan ook niet anders dan dat het tweede
gedeelte van de eerste vers ‘Hoe kunnen jullie
dan zeggen: Vogel, vlieg naar de bergen!’
hertaald wordt als ‘Hoe kunnen jullie zeggen dat
je in de gevangenis niet vrij kan zijn?’.

Het leven stopt niet als je in de
gevangenis zit. Ook daar kan je goede en
slechte keuzes maken. Verleidingen om
iets slechts te doen zijn er overal.

Vers 2: “zondaars spannen de boog en leggen hun
pijlen al op de pees om de oprechte in het duister
te treffen”. “Wat kan een rechtvaardige anders
doen....” lezen wij als “wat kan een rechtvaardige
anders doen dan schuilen, als de grond onder
alles wegzinkt”. Schuilen betekent voor de
gedetineerden hier: de rust bewaren. “Niet
ontploffen” is een groot goed. Tot tien tellen. Het
passeert allemaal de revue.

Oordelen

Vers 4: de Heer in zijn heilig paleis, de Heer op
zijn troon in de hemel, met aandacht beziet hij en
fronsend keurt hij de mensen op aarde. Als het
over het oordeel van God gaat, draait de
“ongelovige” gedetineerde met zijn ogen. Ik vraag
of hij wel eens een oordeel vreest en zo ja, van
wie dan? Hij antwoordt meteen: “Mijn familie”.
lemand anders reageert daarop met dat hij zo
streng voor zichzelf kan zijn. Dan vertelt hij dat hij
lijdt aan schuldgevoelens door het delict wat hij
heeft gepleegd. Dat hij soms niet weet hoe hij
verder moet. Het wordt dan ook stil aan tafel.

56

Mensen oordelen over elkaar. Maar wat weten
we eigenlijk van anderen en van onszelf? Lukt het
wel eens om je eigen oordeel uit te stellen? Is
oordelen hetzelfde als veroordelen?

lemand zegt dat God alles ziet en weet van
mensen. De angst voor het oordeel van de
maatschappij komt ook ter sprake, de angst om
naar buiten te gaan.

Wie een kuil graaft ...

Het zwart-wit denken in de psalm wordt soms als
lastig ervaren. Het leidt tot vragen: Zijn
rechtvaardigen alleen goed? Is een mens alleen
maar slecht omdat hij in de gevangenis zit?

Het is een moeilijke gedachte dat God
rechtvaardigen en zondaars keurt en over hen
vuur en zwavel uitstort, zij die het geweld
liefhebben. (vers 5,6).

We hertalen “de Heer” als “familie, ikzelf, de
wereld keurt ons”. Kritische instanties waar we
ons / ze zich soms afhankelijk van voelen.

“Wie het geweld liefhebben, haat hij”
laten we weg. Bewust of onbewust. Dat
weet ik niet meer.

lemand vat vers 5 en 6 treffend samen: “Wie een
kuil graaft voor een ander, valt er zelf een keertje
in”. Een diepe levenswijsheid, waar iedereen zich
in kan vinden.



Vers 7: “Rechtvaardig is de Heer, Hij heeft
rechtvaardigheid lief. De oprechte zal zijn gelaat
aanschouwen”. Het aanschouwen van het gelaat
van de Heer, wordt gelezen als vergeving. Is
vergeving mogelijk? Ze hopen het. Vergeving voor
wie oprecht teleurgesteld is in zichzelf.

Herkenning
Als ik de hertaalde psalm voorlees aan de groep
herkennen ze zich erin.

Angst, hoop, vertrouwen... de
existentiéle laag is geraakt.

De psalm is aanleiding om met elkaar in gesprek
te komen. Soms is de tekst een tegengeluid dat
onze geest scherpt. Soms zetten we zelf vragen

bij de tekst. Belangrijkste is: we zijn bij elkaar, de
Bijbel gaat open. Op zondag gebruik ik de
hertaalde psalm tijdens de kerkdiensten.

Om naar uit te kijken

We zijn verdergegaan met hertalen. Inmiddels
hebben we al meer dan 30 psalmen hertaald. Het
is iets om naar uit te kijken: samen hertalen. De
kerkgangers kijken inmiddels ook uit naar “onze
psalmen”.

We hopen er ooit zelf een boekje van te maken.
Dan gaat het heten: “Neusje van de psalm. Het
beste uit de bijbel en de bajes”. Daarin zullen dan
misschien ook wel enkele hertaalde psalmen
opgenomen worden die dan berijmd zijn en op
muziek gezet, in de geest van de protestantse
traditie.

Oude levensliederen in een nieuw (bajes)jasje van
en voor gedetineerden. Het is me een waar
genoegen!

Hanneke Allewijn, Justitiepredikant en gemeentepredikant Noorderkerk Den Haag

Ze zette de hertaalde psalm 11 op muziek voor het project ‘neusje van de psalm’.

Tekst en muziek zijn van haar.

57



11 herschreven : S
; vdelau.VmM-?' mchuaen} P
P Schuilen doe ik in dé stilte van mijn cel ‘///
of bij mmc:‘szm :
- Hoe kunnen zeggen, /
dat je in de gevangenis niet vrij kan zijn? 7
Brzip/lfu;dwd verleidingen

iets slechts te laten doen.
kan een anders doen,

J Familie.ikulfendewcreldomomlymkwnom.
’ ' Wie een kuil graaft voor cen ander,
{ / valt er zelf in.
7 Wie oprecht teleurgesteld is in zichzelf,
: ~ hoopt op vergeving. v

Vﬂjgm&:gommemuﬂju 3

schnumamunm_q,/ |

Of bij wie ik echt vertrouw
In de stilte gaat ook wel -
aar-het liefst schuil ik bij jou B o~

Refrei | -
Vrij van oordeel, vrij van pijn
Vrij genoeg om mens te zijn

+++++++H R

58



Werken aan vertrouwen in detentie

door Fons Flierman

De maatschappij worstelt met wantrouwen — met het verlies aan
vertrouwen in de politiek, de media, de medische sector en in de
overheid zelf. Maar hoe zit het met vertrouwen en wantrouwen bij
mensen die in detentie zitten? Wat betekent het voor hun re-integratie
wanneer wantrouwen de overhand krijgt? En welke rol speelt

vertrouwen in de geestelijke verzorging?

Deze bijdrage gaat over vertrouwen als fundament voor het werken
aan herstel, terugkeer naar de samenleving en een nieuw begin

daarna.

Vertrouwen en zelfvertrouwen in context

In de penitentiaire context zijn vertrouwen en
zelfvertrouwen niet alleen psychologische of
sociale categorieén, maar fundamentele
bestaansvoorwaarden. Gedetineerden leven in
een omgeving waarin afhankelijkheidsrelaties en
asymmetrische macht onvermijdelijk zijn: tussen
gedetineerde en bewaarder, hulpverlener en
patiént, of tussen gedetineerde en
medegedetineerde. Dit maakt de betekenis van
vertrouwen concreet en existentieel. Binnen
detentie bevindt zich bovendien een
oververtegenwoordiging van mensen met
laaggeletterdheid, een licht verstandelijke
beperking en psychotrauma’s. Een trauma kan
worden opgevat als een beschadiging van het
vermogen om te vertrouwen — in jezelf, in
anderen, of in de wereld als een voorspelbare
plaats. Daarbij komt de culturele diversiteit van

59

THEMA

de populatie, die het vertrouwen binnen en
tussen groepen beinvioedt.

Vertrouwen is volgens de socioloog Niklas
Luhmann een vorm van risicobeheersing in een
complexe wereld.! Het stelt mensen in staat te
handelen ondanks onzekerheid. In zijn
onderscheid tussen vertrouwen en
zelfvertrouwen benadrukt hij dat deze twee
vormen van zekerheid elk een eigen dynamiek
hebben die vooral tot uiting komt wanneer ze in
hoge mate ontbreken. Gebrek aan vertrouwen
beperkt de handelingsruimte en maakt rationeel
handelen bijna onmogelijk, terwijl gebrek aan
zelfvertrouwen leidt tot vervreemding en
terugtrekking in kleine, veilige leefwerelden.
Toegepast op detentie betekent dit dat
gedetineerden die weinig vertrouwen hebben in
instituties — het recht, de inrichting, de



reclassering — minder geneigd zijn om stappen
richting resocialisatie en re-integratie te zetten,
terwijl gebrek aan zelfvertrouwen hun vermogen
tot moreel herstel en relationele verbondenheid
ondermijnt. Bij gebrek aan vertrouwen in de
omgeving en aan zelfvertrouwen kan
wantrouwen dan functioneren als psychologische
strategie om staande te blijven, om ‘mee te doen’
en controle te behouden — ook wanneer dit
gepaard gaat met crimineel gedrag.

De complexiteit van het gevangenisleven
versterkt deze dynamiek. In zulke contexten is
vertrouwen niet vanzelfsprekend: het is een
proces van betekenisgeving aan gebeurtenissen
op basis van gevoelens, herinneringen en
verwachtingen. Leven in het spanningsveld van
verwachtingen — van jezelf, van
medegedetineerden, van personeel en instanties
— maakt kwetsbaar. Een gebrek aan vertrouwen
of zelfvertrouwen kan leiden tot
defensiemechanismen: terugtrekking,
wantrouwen, of juist agressieve
overcompensatie.

Vertrouwen en wantrouwen in het re-
integratiebeleid

Het Leidse onderzoek Van bajes naar buiten biedt
een gedetailleerd beeld van de complexiteit van
re-integratie en nazorg voor (ex-)gedetineerden
in Nederland.? Op basis van onder meer
interviews met 100 (ex-)gedetineerde personen
(kortgestrafte mannen, langgestrafte mannen, en
langgestrafte vrouwen) op verschillende
momenten voor en na vrijlating en drie
focusgroep interviews met re-
integratieprofessionals zoals casemanagers en
reclasseringswerkers, geven de onderzoekers aan
dat de re-integratie van gedetineerden in een
aantal gevallen goed gaat, maar dat het hele
begeleidingsproces in de meeste gevallen veel te
wensen overlaat.

Ze zien dat veel mensen in de maatschappij
terugkeren met een opeenstapeling van dezelfde
problemen die ze eerder ook hadden en die
elkaar versterken: schulden, gebrek aan
onderdak, beperkte toegang tot zorg en een
wankele sociale basis. Wanneer de ondersteuning
die het re-integratietraject kan bieden te laat op
gang komt en deze problemen tijdens de detentie

60

onvoldoende worden onderkend, dan vergroot
dat de kans op recidive aanzienlijk.

Een respondent in het onderzoek beschrijft hoe
moeizaam het proces van fasering en
voorwaardelijke invrijheidstelling (v.i.) kan
verlopen, zelfs wanneer men zich ‘aan alle regels
houdt’.
“Ik had het faseren bijna opgegeven. Ik
ben altijd groen geweest, ik heb altijd met
alles meegedaan. Alsnog ben ik achttien
maanden bezig geweest om v.i. rond te
krijgen. Ik voelde gewoon aan mezelf dat
ik gestrest raakte. Ik ga dingen aan het
thuisfront beloven en dan komen ze in de
Pl weer met dingen wat ik moet doen. Dan
moet ik weer aan mijn kinderen vertellen
dat het niet doorgaat. Beloftes worden
niet nagekomen, je verliest het
vertrouwen. Uiteindelijk door steun van
mijn vriendin heb ik toch doorgezet en
advocaten ingeschakeld, maar ik merkte
aan mezelf dat ik het gevoel had: weet je,
ik zit het gewoon helemaal uit.” (Doekhie
e.a. 2024, p. 151)

De onderzoekers signaleren dat dergelijke
ervaringen niet op zichzelf staan. In het rapport
wordt opgemerkt dat de “complexe, onduidelijke
en onoverzichtelijke systemen” waarin
gedetineerden zich moeten bewegen, bijdragen
aan gevoelens van onrechtvaardigheid en een
lage mate van vertrouwen in instanties als
gemeente, reclassering en zorginstellingen (2024,
p. 136). Het wantrouwen betreft niet alleen
afzonderlijke organisaties, maar ook de
samenwerking tussen hen, die vaak gebrekkig en
ondoorzichtig blijkt.

In de beleving van het re-integratietraject door
(ex)gedetineerden in en na detentie met
betrekking tot materiéle re-integratie, geven veel
geinterviewden aan dat ze niet het gevoel
hadden dat zij vanaf het begin van hun straf
toewerkten naar hun terugkeer in de
samenleving en voelden zich vlak voor vrijlating
niet goed voorbereid. De contacten met re-
integratieprofessionals verschilden sterk en
hingen af van hun bereikbaarheid, een
vertrouwensband en geboden daadwerkelijke



hulp. Ongeveer de helft van de geinterviewden is
(enigszins) positief over de geboden
ondersteuning, terwijl de andere helft uiterst
negatief is over tijdgebrek, ontoegankelijkheid en
gebrek aan hulp. Vooral kortverblijvenden geven
aan nauwelijks re-integratieaanbod te krijgen,
ondanks hun vaak complexe problematiek. Bij
langverblijvenden is het aanbod groter, maar
deelname is voor een deel van de re-
integratieactiviteiten afhankelijk van goed
gedrag, waardoor juist de groep waarvoor
ondersteuning noodzakelijk is weinig aan re-
integratie werkt. Het blijkt dat veel
gedetineerden de inrichting verlaten zonder dat
basisvoorwaarden als inkomen en huisvesting op
orde zijn.

Na vrijlating kampt meer dan de helft
met gebrek aan werk of uitkering en
heeft bijna een kwart geen onderdak.

De belangrijkste obstakels liggen in de complexe
persoonlijke problematiek, onduidelijke
procedures en het geringe vertrouwen in
instanties.

Daarbij voelen veel ex-gedetineerden dat
begeleid wonen of inwonen bij bekenden formeel
wel voldoet, maar feitelijk geen stabiele of
wenselijke basis biedt voor een nieuwe start.

De beleving van sociale, formele en persoonlijke
re-integratie tijdens en na detentie laat zien dat

61

veel gedetineerden niet goed voorbereid worden
op het vinden van aansluiting bij het leven buiten.
Verlofregelingen worden als onduidelijk en
bureaucratisch ervaren, en redenen voor
afwijzing zijn niet altijd duidelijk, wat demotiveert
— vooral als verlof bedoeld is voor belangrijke
gebeurtenissen in het sociale netwerk. Een groot
deel van de onderzochte groep komt zonder
verlof vrij, zonder de kans geleidelijk te wennen
aan de buitenwereld, wat de mentale overgang
zwaar maakt. De steun van een sociaal netwerk
blijkt daarbij cruciaal, maar is lang niet altijd
aanwezig of onderhouden. Ook op formeel vlak
lopen ex-gedetineerden vast: het vinden van
werk of dagbesteding wordt belemmerd door het
ontbreken van een VOG en door ervaren
stigma’s, terwijl professionele begeleiding vaak
ontbreekt. Deze uitsluiting van de arbeidsmarkt
maakt motivatie fragiel. De onderzoekers stellen
vast dat wanneer er weinig ondersteuning wordt
ervaren en er op re-integratiegebied weinig
doelen worden behaald, dat de kans bestaat dat
motivatie en optimisme op den duur plaatsmaken
voor pessimisme en passiviteit en kunnen leiden
tot terugval in oude patronen.

Er zijn door de respondenten ook goede
ervaringen met re-integratiemogelijkheden en re-
integratieprofessionals naar voren gebracht. Dat
gebeurde wanneer men zich door re-
integratieprofessionals gehoord voelden. Ze
waardeerden het wanneer professionals er blijk
van gaven een menselijke bejegening te hanteren
en oprecht mee te denken en mee te willen
helpen, en aan te sluiten bij hun belevingswereld.

Maar het onderzoek laat vooral zien dat
er bij deze groep (ex-)gedetineerde
personen een grote mate van
wantrouwen bestaat ten opzichte van re-
integratieprofessionals.

Dit gebrek aan vertrouwen lijkt onder andere
voort te komen uit slechte (eerdere) ervaringen
met professionals in het strafrechtsysteem en de
samenwerking tussen instanties, maar ook door



wantrouwen in de omgeving en maatschappij in
het algemeen. Hier tegenover staat dat instanties
die in de beleving van (ex-)gedetineerde
personen geen verlangstuk zijn van het punitieve
strafrechtsysteem worden makkelijker vertrouwd
en dat geldt ook voor organisaties die (deels)
buiten het justitieel kader werken, zoals van de
gemeente, bewindvoering en vrijwilligers.

Geestelijke verzorging als oefenruimte

In een detentiecontext, waar wantrouwen vaak
een noodzakelijke strategie is om staande te
blijven, kan geestelijke verzorging functioneren
als een symbolische en existentiéle tegenruimte.
Gedetineerden bewegen zich dagelijks in een veld
waarin vertrouwen en zelfvertrouwen
voortdurend op de proef worden gesteld:
vertrouwen in anderen is riskant, en vertrouwen
in zichzelf is vaak aangetast door schaamte,
trauma of eerdere teleurstellingen.

De geestelijk verzorger begeeft zich in datzelfde
veld — niet erbuiten, maar middenin. Zijn of haar
betrokkenheid krijgt betekenis binnen die
spanningsvolle werkelijkheid van afhankelijkheid,
controle en beperkte keuzeruimte. In de omgang
met justitie, medegedetineerden of hulpverleners
kan de vraag “Kan ik je vertrouwen?” zelden echt
worden gesteld; er is vaak geen tijd, geen vrijheid
of geen alternatief.

In die werkelijkheid vertegenwoordigt
geestelijke verzorging een vorm van
presentie waarin niet het oordeel of de
gedragsverandering centraal staat, maar
het luisteren, verstaan en duiden van
wat iemand meemaakt.

De kern van geestelijke verzorging binnen justitie
ligt in het bijdragen aan het herstellen van
relationele betrouwbaarheid. Dit gebeurt niet via
gedragsmatige interventies, maar via ontmoeting,
taal en erkenning: geestelijke verzorging richt zich
op de existentiéle dimensie van betekenis en
vertrouwen. Het ambtsgeheim vormt daarbij een

62

onmisbare voorwaarde: in een omgeving waarin
bijna elk gesprek, elk verzoek en elke emotie
wordt geregistreerd of geinterpreteerd, biedt de
vertrouwelijkheid van het ambt een zeldzaam
domein van vrijheid.

Voor veel gedetineerden kan dit de eerste plek
zijn waar zij woorden kunnen geven aan hun
ervaringen zonder hun eigen strategische
bijbedoelingen of angst voor repercussies. Een
opmerking als “wat u zegt blijft tussen ons” kan in
die context een bijna sacramentele lading krijgen:
het opent een ruimte waarin spreken weer
mogelijk wordt en waarin iemands eigen stem
terugkeert. In termen van Luhmann (1979) kan
men zeggen dat hier het communicatieve
systeem van het recht — dat feitelijk functioneert
op basis van toetsing aan de wet en consistente
beoordeling van strafbare feiten — hier wordt
aangevuld door een ander systeem: dat van
religieuze zingeving en relationele bevestiging
van eigenwaarde.

Vertrouwen in de geestelijke verzorging ontstaat
echter niet vanzelf. Het wordt opgebouwd door
herhaalde ervaringen van betrouwbaarheid: het
nakomen van afspraken, het eerlijk aangeven van
grenzen, en het niet gebruiken van persoonlijke
informatie voor andere doeleinden.
Betrouwbaarheid is hier geen instrumenteel
middel, maar een morele houding die uitdrukking
geeft aan respect voor de ander als persoon.

Tegelijkertijd draagt geestelijke verzorging een
spirituele dimensie in zich die verder reikt dan het
intermenselijke. Vertrouwen wordt niet enkel



gezien als verwachting van betrouwbaar gedrag,
maar als een existentiéle houding: het vermogen
om zich toe te vertrouwen aan iets of lemand
buiten zichzelf.

Binnen religieuze kaders wordt dit
aangeduid als godsvertrouwen — een
vertrouwen dat niet afhankelijk is van
verdienste, maar ervaren wordt als
genade.

In de context van detentie betekent dit dat de
geestelijk verzorger, in het contact met mensen
die door de maatschappij of door zichzelf soms
als ‘afgeschreven’ worden gezien, blijft getuigen
van de mogelijkheid van herstel.

Geestelijke verzorging kan zo bijdragen aan het
herstel van de horizon van mogelijkheden. Door
ruimte te bieden aan verhaal, schuld, verlangen
en hoop, helpt zij gedetineerden de mogelijkheid
te hervinden om opnieuw betekenis te geven aan
hun leven. Niet als alternatief voor het recht of
de psychologie, maar als complementaire praktijk
die gericht is op het herstel van vertrouwen en
zelfvertrouwen. In deze zin is geestelijke
verzorging een oefenruimte van vertrouwen —
een laboratorium waarin mensen, soms voor het
eerst sinds lange tijd, kunnen ervaren dat hun
verhaal er mag zijn, en dat het gedeeld kan
worden zonder risico. Het kan mensen moed
geeft om met meer zelfvertrouwen met hun
leven verder te gaan, waar mogelijk gesterkt door
vertrouwd te raken in een (geloofs)gemeenschap
waar ze zichzelf mogen zijn.

Slotbeschouwing — vertrouwen herwinnen

In Luhmanns termen is vertrouwen het middel
waarmee mensen de complexiteit van hun
wereld hanteerbaar maken; zelfvertrouwen is het
geloof dat men zelf in staat is te handelen binnen
die complexiteit. In detentie staan beide
voortdurend onder druk. Gedetineerden moeten
zich bewegen in een omgeving waarin elke
beslissing, elk contact, afhankelijk is van anderen

63

—van medewerkers, instanties,
medegedetineerden. Wantrouwen is dan geen
karaktergebrek, maar vaak een noodzakelijke
strategie om zichzelf te beschermen. Herstel van
vertrouwen vraagt daarom meer dan controle of
structuur: het veronderstelt relaties waarin
betrouwbaarheid wordt ervaren en bevestigd.

De bevindingen van het Leids onderzoek laten
zien dat re-integratie meer is dan een
beleidsmatig traject; het is een oefening in
vertrouwen. Het rapport wijst op structurele
verbeterpunten: maak toegang tot re-integratie
niet afhankelijk van gedrag, versoepel
verlofregels, bied ook kortverblijvenden
perspectief, geef overzicht en duidelijkheid,
verbeter samenwerking tussen instanties, en
besteed meer aandacht aan de sociale en
emotionele voorbereiding op vrijlating. Deze
aanbevelingen tonen dat vertrouwen niet alleen
een individuele deugd is, maar ook een
systeemkwaliteit: het groeit waar beleid
voorspelbaar en rechtvaardig is. Ze laten zien dat
re-integratie geen enkelvoudig administratief
proces is, maar een sociaal en moreel weefsel van
verwachtingen, beloften en betrouwbaarheid.
Want waar systemen niet goed op elkaar
aansluiten verdwijnt niet alleen praktische steun
maar ook het gevoel van rechtvaardigheid — en
daarmee de basis waarop (zelf)vertrouwen kan
groeien.

Wanneer ex-gedetineerden gevraagd wordt één
ding te noemen dat er volgens hem of haar
ontbreekt in het detentie/re-integratiesysteem
dan noemen ze ondersteuning-gerelateerde
woorden zoals hulp, begeleiding en een veilige re-
integratieplek. Maar ze noemen volgens de
onderzoekers ook ‘opvallend veel woorden die te
maken hebben met de omgang en het maken van
verbinding, zoals betrokkenheid, contact,
aandacht en respect’. (Doekhie, p.165) Het zijn
begrippen waarbij vertrouwen de basis vormt
voor het goede gevoel dat er echt samengewerkt
wordt aan het opruimen van de problemen op de
weg terug naar samenleving buiten.

Geestelijke verzorging werkt niet primair met
regels, maar met betekenis; niet met beloning,
maar met belofte. In de vertrouwensrelatie
tussen gedetineerde en geestelijk verzorger kan



de mogelijkheid tot vertrouwen en
zelfvertrouwen op een unieke wijze opnieuw
worden geoefend. Daarmee draagt geestelijke
verzorging op haar eigen manier bij aan de

morele en spirituele dimensie van re-integratie:

Fons Flierman is adjunct hoofdaalmoezenier

mensen helpen geloven dat ze opnieuw kunnen
deelnemen aan een wereld die hen wel of niet
afwijst, maar waarin ook mensen zijn die
(ex)gedetineerden van harte willen steunen om
een hele nieuwe start te maken.

Yk volg hier Niklas Luhmann (1979; 2000a; 2000b). Zie over vertrouwen Flierman (2012) p. 81-87 en over het
onderscheid tussen vertrouwen en zelfvertrouwen voetnoot 134
2 Doekhie, J, Koenraadt, Rosa & Besten A. den, (2024). Van bajes naar buiten. Leiden: Universiteit Leiden.

Literatuur

Doekhie, J, Koenraadt, Rosa & Besten A. den, (2024). Van bajes naar buiten. Leiden: Universiteit Leiden.
Flierman, A.D.M. (2012). Geestelijke verzorging in het werkveld van justitie. Leiden: Eburon.

Luhmann, N. (1979). Trust and power. Chichester: Wiley.

Luhmann, N. (2000a) Familiarity, Confidence, Trust: Problems and Alternatives. In: Gambetta, D. (ed.),
Trust: Making and Breaking Cooperative Relations. (p. 94-107).
Luhmann, N. (2000b). Vertrauen. Ein Mechanismus der Reduktion sozialer Komplexitat. 4 Auflage.

Stuttgart: Lucius & Lucius.

(terug naar de inhoudsopgave)

64



COLUMN

Column door Hanneke Allewijn

LA S LR *1 B o 0 sesi
» 5 |

Net iets meer vrijheid

Een aantal jaren geleden zat ik een werkgroep over secularisatie. Samen
met een paar Tsjechische en Nederlandse collega predikanten dachten
we na over wat het betekent om kerk te zijn in een geseculariseerde
context. Dat moesten wel levendige gesprekken worden, dacht ik nog.
De Tsjechische collega’s waren predikant in een communistische dicta-
tuur geweest, waar religie verboden was en kerkgang ontmoedigd. Do-
minee zijn in een atheistisch land. Je moet het maar kunnen... En er
bereid toe zijn. Dat waren ze. Want ze voelden zich er toe geroepen.
Maar hoe doe je dat dan? En kunnen wij in onze context er iets van
leren? En zij van ons? Inmiddels groeien in Nederland ook generaties op
die geen enkel idee hebben van Bijbelverhalen of kerk, of religie Gber-
haupt. De ontkerkelijking zet door, of je het wilt of niet, behalve bij de
orthodoxie dan. Daar is een kleine groei gaande.

We kwamen met de werkgroep weinig verder. Wat wilden we eigenlijk
bereiken? Moesten we de seculiere taal niet beter verstaan, om de Bij-
belse boodschap er doorheen te horen? En waar maakten we ons eigen-
lijk druk om? Wie tenslotte rekent met God, ontwikkelt automatisch een
oog voor de betrekkelijkheid van het aardse leven.

Eenmaal bezochten we de collega’s in Praag. En het jaar erop bezochten
zij Nederland. Het waren aardige ontmoetingen, maar ze stopten wel. Ik
heb eigenlijk nooit meer aan ze gedacht. Jaren later pas weer, toen ik bij
justitie ging werken, Want bij de laatste bijeenkomst kregen we namelijk
een boek gekregen, getiteld: “Net iets meer vrijheid”. Het gaat over
Milo$ Rejchrt (1946), predikant en woordvoerder van mensenrechtenbe-
weging Charta 77. Zijn aanvaringen met de Staatsveiligheidsdienst, de
moeilijkheden die hij ondervond in de loop der jaren, toen Tsjechié de
omslag maakte naar een democratische samenleving zijn me bijgeble-
ven, Hoopvol en met humor!

Aan de titel van zijn boek denk ik altijd als ik de bajes binnenloop.

Net iets meer vrijheid. Dat is voor mij geloof. Een kleine oase tussen tra-

lies en beton en alles wat een mens gevangen houdt. De Tsjechische col-
lega’s gingen ervoor, Door alle moeilijkheden en weerstand heen,

Hopelijk gaat het hen goed!

Haonneke w‘\.ﬂew[xjm

-
RS e - e it Rt
SR AN B -Q:\‘;--o-ugoqn RS



Geincarneerde liefde

recensie door Geert Rozema

Typhoon
Liefde is de baas
De kunst van moedig leven

Uitgeverij Spring
16 sepember 2025
272 pagina’s

Diepe dalen en hoge pieken

Daar waar hij schuurt is Glenn de Randamie op
zijn best, in zijn openhartige en intieme inkijkje in
zijn leven. Man van paradoxen. 'Zoekend naar
vrijheid in de beperking'. Hiermee zeker ook
leesvoer voor onze gedetineerden. Diepe dalen
en hoge pieken bewandelt hij, telkens hervindt hij
de moed om de angst in de ogen te kijken en het
leven weer op te pakken.

Vallen en opstaan
Openhartig is hij over de momenten dat hij
omringd wordt door duisternis. Hiermee raakt hij

66

CULTUUR

aan thema’s van eeuwenoude mystici uit de
christelijke traditie.
"Stilte lijkt opeens niet de afwezigheid van
iets, maar de aanwezigheid van alles."
(Blz. 163)

De artiest Typhoon beschrijft met zijn inmiddels
bestseller een integere en kwetsbare zoektocht
naar hoe liefde te worden. Zoeken om de
vleesgeworden liefde te worden. Hier hoort
onloochenbaar vallen en opstaan bij. En dat geldt
ook voor de lezer: het is niet altijd even makkelijk
door te komen dit boek: sommige thema’s
herhalen zich, een strengere eindredactie had het
leesbaarder kunnen houden en wat minder



navelstaarderig. Want dat is het soms toch een
beetje geworden, en dat maakt het soms wat
vermoeiend.

Mee aan de slag

Vrij naar de profeet Jesaja: Glenn, zie je het niet,
het is allang begonnen. We zijn zelf licht.
Reisbegeleider. Groeiend in dienstbaarheid.
Hoogsensitief. Kan het soms uit zelfbescherming
wat minder intensief?

Mooie en spannende ontwikkel-en groeivragen.
Moed hebben we nodig om ongemakkelijk te zijn
met onszelf om uiteindelijk te kunnen groeien
aan je eigen blinde vlekken, verantwoordelijkheid
te nemen over je leven. Hoe check jij bij jezelf in
en hoe leer je luisteren. Dicht bij jezelf blijven en
zo thuiskomen. Eerlijk zijn, grenzen stellen als
daad van liefde ook in pastorale werk als
geestelijk verzorger. Hoe moeilijk! Wezenlijke, ja,
existentiéle vragen waarover ik met mijn mannen
in gespreksgroepen in de gevangenis ook zeker
mee aan de slag kan.

Geert Rozema, justitiepastor Pl Alphen aan den Rijn

(terug naar de inhoudsopgave)

67

Heftige voorgeschiedenis

Boeiend ten slotte Glenns de Randamies
persoonlijke affiniteit met het lied: Amazing
Grace, over een ooit verdwaalde ziel die de weg
terugvindt. John Newton de achttiende eeuwse
Britse schrijver van dit lied.

Voormalige slavenhandelaar en later
prediker die het licht zag en zich
bekeerde en zich ging inzetten voor het
goede en de liefde.

Zoals dit mooie lied een heftige voorgeschiedenis
kent, zo blijkt De Randamie die ook te hebben
wanneer hij op zoek gaat naar zijn eigen wortels.
En zo is de cirkel weer rond. En is dit boek een
getuige van moed. Het leven is niet zwart-wit zo
maakt hij duidelijk. Het gaat er om in het nu
positie te leren kiezen, hoe complex onze
geschiedenis soms ook is.




De dood als straf
Vergelding en vergeving in de VS

Joop Bouma
Mazirel Pers

door Renilde van Wieringen

Op woensdagmiddag 15 oktober, een paar dagen na de Zondag van
de Gevangene (dit jaar op 12 oktober), is er in Utrecht in het ‘Huis
van Dominicus’ een lezing van voormalig Trouw-journalist Joop
Bouma. De lezing gaat over zijn recente boek: De dood als straf.

Een behoorlijk zwaar onderwerp voor een zonnige

woensdagmiddag. Het boek gaat over de doodstraf in de VS, een
land waar Nederland historisch sterke banden mee heeft.

Wel of niet herinvoering

In 2024 is er in Nederland een onderzoek
gehouden (bron: Nipo, Ipsos &0 en Staat van het
Recht / Trouw) naar wat men zou vinden van de
herinvoering van de doodstraf. 35% vindt de
doodstraf een goede straf. Dat zou inhouden dat
van het aanwezige publiek tijdens de lezing
statistisch gezien 1/3 voor de doodstraf zou
moeten zijn. Er gaan geen handen de lucht in.
Misschien omdat de vraag niet expliciet als vraag
wordt gesteld, of omdat de aanwezigen de 2/3
tegenstanders vertegenwoordigen. In de VS is
53% voor de doodstraf.

68

UIT HET VELD

Daarna vertelt de Bouma dat de SGP, die tegen
abortus en ook tegen euthanasie is, wel een
voorstander van de doodstraf is. lets wat de
spreker niet begrijpt.

In 27 staten van de VS kan de doodstraf worden
opgelegd. Over hoe humaan een doodstraf is en
hoe deze wordt moet worden uitgevoerd is al
decennia lang discussie.

Brief ter dood veroordeelde
Bouma is eigenlijk in het onderwerp ‘gerold’ en
wel in 1992. Hij had er zeker interesse in, maar



een reis naar de VS was niet iets wat in die tijd
zomaar kon en werd vergoed. Echter, toen de
staat Georgia werd uitverkoren voor de
Olympische Winterspelen van 1996, was er wel
de mogelijkheid om te gaan. Georgia moest op de
kaart worden gezet en journalisten waren er
welkom. Bouma ging ook en kon meteen
onderzoek doen betreffende de doodstraf in de
VS. Hij was hierin geinteresseerd geraakt door
een brief van de ter dood veroordeelde Victor
Roberts. Die brief stond gepubliceerd in het
magazine ‘Wordt Vervolgd’ van Amnesty
Nederland.

In die brief staat onder andere wat Roberts het
meest deprimerend vindt “het wachten op
bezoek van familieleden, christenen, een vriend,
maar dan slechts teleurgesteld worden. Omdat er
niemand komt, omdat het niemand iets kan
schelen”.

Foto’s

Bouma laat vervolgens een foto zien van een jong
meisje. Het betreft Rebecca Kunach, ook wel
Becky genoemd. In 1979 werd ze in haar huis in
de staat Florida door een insluiper ernstig
misbruikt en gruwelijk vermoord. Becky was 6
jaar.

De dader, Bryan Jennings, krijgt de doodstraf
opgelegd. Omdat Jennings een advocaat heeft,
wordt er zorgvuldig naar het vonnis gekeken.
Jennings is drie keer ter dood veroordeeld. Dat
wil zeggen dat er twee keer fouten zijn gemaakt
en dat het proces dan weer opnieuw wordt
gestart en dat de dader wederom tot de
doodstraf veroordeeld kan worden. En dat is
gebeurd. Zowel bij de keren dat er fouten waren
gemaakt, als bij de laatste keer.

Een andere foto die Bouma laat zien is van het
jonge meisje Susie Marie Jaeger. Ze is zeven jaar
jong wanneer ze in 1973 tijdens een vakantie met
haar ouders en zussen in Montana wordt
ontvoerd, verkracht en vermoord.

De familie van Becky
De familie van Becky is na de gruweldaden en
moord verscheurd geraakt. Bouma heeft zowel

69

de moeder als de dochter van Becky mogen
interviewen.

De moeder heeft geprobeerd vanuit christelijk
perspectief te kijken, maar ze zegt dat dat haar
niet gelukt is. Ze vindt de doodstraf terecht. En
eigenlijk vindt ze dat als de dader echt spijt heeft,
hij er zelf een einde aan had moeten maken. Het
zal voor haar een hele opluchting zijn wanneer de
executie eindelijk wordt uitgevoerd.

Samantha, de zus van Becky, heeft in het
interview gezegd dat ze elkaar als gezin verloren
hebben.

Onlangs uitgevoerd
Vanuit de aanwezigen wordt de vraag gesteld of
je nog wel van leven kunt spreken wanneer je
decennia lang in een dodencel moet verblijven.
Bouma vertelt dat hij ook Bryan Jennings heeft
mogen interviewen. In dat interview vertelt
Jennings dat hij voelt dat het leven in de gesloten
samenleving waarin hij zit toch zinvol is. Hij wil als
een beter mens streven. Door het systeem wordt
hij nog steeds gezien als het twintig jarige
monster van die gruwelijke daden.
Kinderverkrachter en kindermoordenaar is het
laagste van het laagste.
Hij praat liever niet over deze gruwelijke episode
van zijn leven.
“Rationeel gezien ben ik schuldig. Mijn
hart zegt iets anders. Maar voor de
nabestaanden zijn dit soort gedachten
natuurlijk niet te accepteren. Dat begrijp
ik heel goed.” (p. 90)

Onlangs heeft na ruim 45 jaar in een cel te
hebben geleefd die niet groter is dan een
parkeervak, de executie plaatsgevonden.

Op een andere slide staan een aantal
uitspraken van Jennings. “lIk wil niet
dood. Nog niet. Ik leef om een beter
mens te worden voordat ik doodga” en
ook “Als het moment komt dat ze me
gaan ombrengen, zullen ze iemand
anders doden dan de twintig-jarige van
toen”.




De familie van Susie

Marietta Jaeger is de moeder van de vermoorde
Susie. Bouma heeft ook haar kunnen interviewen.
Ze is, ondanks de gruwelijkheden en de moord op
haar dochter, tegen de doodstraf.

Ze begrijpt de vergelding, maar de realiteit van de
dood van haar dochter verandert daar niet mee.

Of zoals een Chinese zegswijze het aangeeft: “Hij
die wraak zoekt, moet twee graven delven”.

Voor de moeder van Susie is vergeving een basis
van haar relatie met God. Ondanks alle
gruwelijkheden die haar dochter is aangedaan,
wilde ze vasthouden aan vergeving. Inmiddels is
ze activiste geworden tegen de doodstraf.

Dr. Renilde van Wieringen is pastoraal theoloog, werkzaam in het R.-K. justitiepastoraat,
beeldend kunstenaar en redactielid Pastorale Verkenningen.

! Doodstraf in de VS: 'Een humane methode bestaat niet'

(terug naar de inhoudsopgave)

70


https://nos.nl/artikel/2587731-doodstraf-in-de-vs-een-humane-methode-bestaat-niet

UIT HET VELD

Op pad met nabestaanden van slachtoffers van een geweldsmisdrijf

door Marian Boersen

De vraag werd me een paar jaar geleden al gesteld en had toen een
verkennend karakter. Ik reageerde er positief op. Nu werd de vraag
heel concreet: “Wil jij dit jaar mee met de bedevaart naar Lourdes, als
begeleider van mensen die nabestaande zijn van iemand die door een

geweldsmisdrijf om het leven is gekomen?”

De verhalen

Op een zaterdag in augustus was er een
kennismakingsdag georganiseerd, zodat wij
vooraf al wisten met wie we op reis zouden gaan.
Een paar weken later was het zover. We maakte
als kleine groep van 18 personen deel uit van een
veel grotere groep van in totaal 500 Nederlandse
bedevaartgangers. De grote groep volgde het
programma zoals opgesteld door de organisatie,
wij konden ons eigen programma volgen opdat
we maximale begeleiding konden geven aan onze
groep mensen die zo’n groot verdriet in hun
leven te dragen hebben. Hoe groot dat verdriet is
bleek uit de verhalen die op de tweede dag
werden verteld en waar we de hele dag de tijd
voor namen. ‘Mijn moeder werd gestalked en
later vermoord door mijn vader.” ‘Mijn zoon is
doodgeschoten.’ ‘Het huis van mijn dochter en
schoonzoon is in brand gestoken waardoor zij zijn
gestikt.” ‘Mijn schoonzoon heeft mijn dochter

71

vermoord en haar lichaam verstopt’. Schrijnende
verhalen, schokkend en boos makend. Hoe
kunnen mensen dit elkaar aan doen? Waar
blijven wij met onze mooie woorden van goed
zijn voor elkaar en wat je niet wilt dat jou
geschiedt, doe dat ook een ander niet?

Gedeeld verdriet

De groep deelde verdriet met elkaar. Dat gaf
ruimte en het gaf erkenning van het leed dat je
meedraagt. Ook al gebeurde het bij een paar
mensen al vele jaren geleden, het verdriet blijft,
het tekent je leven. Zij hebben in de praktijk
ervaren dat veel mensen om hen heen afhaakten
‘hou er eens over op, ga verder met je leven’,
‘eigen schuld, moest hij zich maar niet met drugs
bezighouden’. Tijdens deze reis herkenden de
mensen elkaars verhaal omdat ze zelf ervaren dat
het verdriet nooit stopt. Misschien gaan de



scherpste randjes er wat af, maar het verdriet
stopt nooit.

De lichtprocessie was zeer indrukwekkend. In het
donker, ieder met een kaars in de hand,
rondtrekkend op het grote plein, allen tegelijk de
rozenkrans biddend en ‘Avé Maria’ zingend. Zeer
indrukwekkend, ieder ervaarde dat zo. De
verbondenheid met elkaar, het gedeelde
vertrouwen, deel uitmaken van een grote groep

mensen, groter nog dan onze eigen pelgrimgroep.

Mensen uit de hele wereld komen hier samen,
bidden en zingen met elkaar. Rituelen helpen om
gevoel een plek te geven. Alsof hemel en aarde
hier elkaar raken.

Met de groep hebben we de kruisweg gelopen. In
14 staties is de lijdensweg van Jezus uitgebeeld.
Deze staties, levensecht en levensgroot, staan op
een berghelling. Het lopen langs deze staties is al
een inspanning op zich. Bij elke statie hielden we
een bezinningsmoment.

Eerst vertelden we iets over hoe het voor
Jezus moet zijn geweest, daarna een
reflectie op hoe onze groep vergelijkbare
ervaringen heeft. Voor de rechter staan,
een kruis moeten dragen, getroost
worden, iemand het graf indragen...

Sommige deelnemers hadden hun eigen teksten
geschreven, die daar werden voorgedragen,
iemand zong een lied. Het was zeer indringend,
tranen vloeiden, verdriet werd zichtbaar.

Gebedsvieringen en gesprekken

In de basiliek van Onze-Lieve-Vrouw Onbevlekt
Ontvangen, zijn ook kleine kapelletjes. Hier
hielden wij onze eigen gebedsvieringen. Zittend
of staand in een kring werd een evangelieverhaal
gelezen, gebeden opgezegd, kaarsen gebrand,
voorbeden uitgesproken. Samen hebben we
gezongen. De sfeer in deze ruimtes gaf een eigen
vertrouwdheid, een saamhorigheidsgevoel. Maar
ook het gevoel dat we deel uitmaken van een

72

heel grote gemeenschap. Dat God ons draagt, ons
nabij wil zijn, door alle moeilijkheden heen.

In de gesprekken die we met elkaar hadden
kwamen onderliggende thema’s naar boven. De
eenzaamheid die mensen ervaren. Ook de
onverwachte ontwikkelingen: ‘mijn
schoondochter gaat haar eigen gang, ik ben mijn
zoon kwijt maar ook mijn kleinzoon.’

Een groot thema was de boosheid, soms zelfs
woede, naar de dader. lemand zei: “Ik hoop dat
God hem straks ter verantwoording roept”. Een
ander kon zo ver nog niet gaan en zei: “Als hij
buiten komt is hij voor mij”.

Vergeving was een moeilijk thema. Hoe
kun je iemand vergeven die jou zoiets
ergs heeft aangedaan en die het leven
van een ander bewust heeft beéindigd?

Want wat voor angst heeft iemand meegemaakt,
hoe waren die laatste weken, dagen, uren,
minuten?

Over een paar weken zullen we als groep
opnieuw bij elkaar komen. Om na te praten en
van elkaar te horen wat Lourdes heeft gebracht.
Daarna zal de groep lotgenoten elkaar blijven
ontmoeten, de begeleiders zullen de groep
loslaten.

‘Jij bent ook nabestaande’

Voor mijzelf kwam er een extra dimensie bij
omdat vijf dagen voor ons vertrek mijn eigen
islamitische GV-collega om het leven kwam als
gevolg van een misdrijf. Dat verdriet, die schok,
die onrust, die machteloosheid, voelde ik door
alles heen. Lourdes heeft mij geholpen om dat
verdriet een plek te geven. Helpend en helend
was het vooral om op een ochtend in alle
vroegte, het was nog donker, naar de
kaarsenkapel te gaan en daar als eerste een kaars
op te steken voor mijn collega, voor mijn eigen
intenties en voor ieder die mij daarom gevraagd
had. Dat de overledenen mogen zijn in het



hemelse licht en dat zij daar vrede mogen vinden.
Dat wij hier op aarde het goede mogen doen en
daar de kracht voor krijgen.

“Jij bent ook nabestaande”, werd er tegen mij
gezegd. Maar zo voelt het niet, tenminste niet in
de betekenis zoals deze groep het ervaart. Met
mijn collega had ik een zeer goed contact, maar
het was iemand van het werk, niet iemand uit
mijn privéleven. Bij mij zal dit verdriet slijten en
herinnering worden.

Terug in de inrichting

Een week na de reis kom ik weer in de inrichting.
Ik praat daar met daders. Mensen die ellende
hebben veroorzaakt. Het is een grote
omschakeling en het vraagt mij om me opnieuw
te focussen op wat voor werk ik doe en waarom
ik dat doe. Het kost me moeite. Het verdriet wat
ik gezien heb, staat op mijn netvlies.

Ik geef mezelf hiervoor de tijd en zoek eerst
bewust de mensen op waarvan ik weet dat zij zelf
gebukt gaan onder wat zij veroorzaakt hebben.

Marian Boersen
r.k. justitiepastor in P.l. Veenhuizen

Hun houding helpt mij om mijn plek weer te
vinden. Want er zijn zeker gedetineerden die
goed beseffen, of hun best daarvoor willen doen,
wat ze anderen hebben aangedaan en daarvoor
hun straf aanvaarden en uitzitten. Dat is voor mij,
op dit moment, goed om te ervaren. Vanuit die
positie kan ik weer verder.

In de een-op-een gesprekken hoor ik de
levensverhalen van de mensen en ook hun
zorgen, hun pijn, hun angst. Het helpt om deze
verhalen te horen. Niet ieder heeft een
gemakkelijke start in het leven, niet ieder was
gewenst of geliefd. Milieu, afkomst, rijk of arm,
het vormt je. Het is geen excuus voor een misdrijf
maar helpt soms wel om te begrijpen wat er
gebeurd is. Vanuit dat gezichtspunt wil ik mijn
werk blijven doen. Met de mensen op weg gaan.
Hoop geven, inzicht, vertrouwen, uitzicht.
Daarmee een klein stapje helpen zetten om
levens ten goede te veranderen, naar het
voorbeeld van Jezus, die het opnam voor de
mens in de verdrukking. Moge de ervaring van
Lourdes mij daarbij blijvend helpen.

Deze reis werd georganiseerd door de Stichting PSG. Pelgrimage voor nabestaanden van Slachtoffers van

Geweldsincidenten. www.psg.nl

Er is ook een stichting die bedevaartsreizen naar Lourdes organiseert voor ex-gedetineerden.

www.solvere4u.nl

(terug naar de inhoudsopgave)

73


http://www.psg.nl/
http://www.solvere4u.nl/

Ervaringen pilot devotionalia

door Lydia Verhagen

Het project ‘Binnen & Buiten’ heeft als één van haar doelstellingen het
bevorderen van meer aandacht, kennis en begrip voor Roma, Sinti en

reizigers in detentie en hun verwanten thuis.

Heel specifiek

Eén van de manieren waarop we dit doen, op
advies van intermediairs uit de eigen
gemeenschappen, is het ter beschikking stellen
van diverse devotionalia die heel specifiek voor
mensen uit deze gemeenschappen betekenis
hebben.

Vlaggetjes of rozenkransen met de afbeelding van
de voor Roma, Sinti en reizigers heilige Christoffel
en Sara, beelden van Sainte Sara, een klok met
een afbeelding van het wiel, herkenbaar als
symbool van hun identiteit.

In een pilotperiode hebben we, door middel van
een bijdrage van het Woonwagenpastoraat,
gratis hier en daar een aantal van deze
devotionalia ter beschikking gesteld om te kijken
wat de effecten zouden zijn om hiermee te gaan
werken. Dit blijkt van alles op te roepen en in
gang te zetten.

Een paar voorbeelden daarvan volgen hier.

74

UIT HET VELD

Gevoel van thuis zijn

Uitspraak van een man die een vlaggetje kreeg
aangeboden met de afbeelding van het wiel:

“de reizigersvlag geeft me een gevoel van thuis
zijn. “ Trots maakt het me, dat ik ergens bij hoor.
Net als de Marokkanen hun vlag hebben — geeft
het me een gevoel van verbondenheid, dit is mijn
zijn, mijn identiteit.

De justitiepastor vertelt:

“Het maakt dat mannen zich gezien weten.
Erkend in hun zijn. Dat ze er mogen zijn en dat
hun identiteit iets is waar ze trots op kunnen
zijn.”

“De mooie spullen die we van Lydia en Petra
hebben gekregen zorgen voor verbinding binnen
de muren.”

“Ik kom in gesprek met een groepje gedetineerde
mannen dat aan het schilderen was op onze
GV/medische gang. Blijkt dat 1 van de mannen
reiziger is. We komen te spreken over jongens die
ik ken, familie, vrienden. Even later geef ik de



man een reizigers-vlaggetje. En direct begint hij
trots te vertellen over zijn wortels. Wie zijn oma
was, waar de ene helft van zijn familie vandaan
komt. En direct wordt het vertrouwelijk. Ontroerd
raakt hij door de fraaie rozenkrans.

Er ontstaan gesprekken over wat die identiteit en
achtergrond inhoudt:

“Het groen in de vlag staat voor grazige weiden
en vruchtbaarheid, het blauw — symboliseert de
lucht — de hemel waar niemand over beschikt, dat
staat voor vrijheid, en het rondje in het midden is
het wiel — dat verwijst naar onze woonwagens
waar we tot voor kort nog mee reisden —en
oudooms en tantes in Oost-Europa en midden
Europa reizen er nog mee.”

Naar aanleiding van het beeld van Sara dat in een
stiltecentrum een plaats heeft gekregen:

“Sara is belangrijk voor me, bij haar leg ik alles
neer. Ze hoort bij ons. Ze is van ons volk. Ze weet
wat er speelt en in me omgaat.”

Reacties

Een justitiepastor heeft de reacties bijgehouden
op het reizigersvlaggetje dat zij op haar bureau
gezet heeft:

“Ergens puur uit nieuwsgierigheid maar zeker om
te verbinden heb ik 28 juni jongstleden een
reizigersvlaggetje op mijn bureau geplaatst.
Benieuwd naar reacties en hopend op leuke
gesprekken.

75

2juli2024

R: Ah, een reizigersvlaggetje, heb je daar wat
mee?

P: Jazeker! Ik ben zelf geen reiziger maar probeer
me zoveel als mogelijk in te zetten voor Roma,
Sinti en reizigers in detentie.

R: Mooi initiatief. Net als voor mij bijvoorbeeld?
Ik ben blij met wat mijn tante me via jou heeft
gegeven!

3 juli 2024

Al sprekend over zijn familie wijst dhr. J. naar het
vlaggetje op mijn bureau: ‘Je weet wel, familie is
gewoon belangrijk’.

19 juli 2024

R: Wat een mooie vlag heb je!

P:Ja he!l

R: Ja, die herken ik wel. Ik ben zelf reiziger en
woon nog steeds in een woonwagen. Eigenlijk
nog als enige van de familie!

8 augustus 2024

R: Van wie is die vlag?

P: Van ‘mij’.

R: Oh, ben je ook reiziger?

P: Nee hoor, maar ik probeer me zoveel als
mogelijk in te zetten voor Roma, Sinti en reizigers
in detentie.

R: Dat is fijn. Wat doe je zoal?

P: Ik probeer onder andere regelmatig contact te
leggen tussen reizigers en hun familie (dat is soms
lastig binnen detentie) maar ik probeer ook meer
begrip te krijgen bij collega’s voor reizigers en
hun cultuur (en alle onbegrip die dat soms met
zich meebrengt) binnen de inrichting. Een soort
van vraagbaak of hulplijn voor de reizigers zelf
maar ook voor collega’s.

R: Dan weet ik voortaan bij wie aan te kloppen!
P: Goed zo!

16 augustus 2024

S: Echt een mooi vlaggetje, ik zou er ook wel een
willen hebben. Maar dan wel met paarden i.p.v.
egels. Of gewoon zonder egels maar wel met
wagen.



Dhr. vertelt over zijn opa en oma en zijn ouders
en het reizen met paard en wagen. Hij heeft er
zelfs aan zitten denken wanneer hij vrijkomt een
tatoeage te laten zetten van het wiel.

2 september 2024

Een collega van bevolking loopt binnen en wordt
afgeleid door de vlag:

M: Heej, heb jij een Bargoense vlag?

C: Een reizigersvlag, ja.

M: Ja, wij noemen dat een Bargoense vlag. Mijn
beste vriendin is reiziger. Ik kwam vroeger al bij
hen thuis in zo eenzelfde wagen als op het
vlaggetje. Ik weet nog dat ik een trapje op moest,
schoenen onder aan de trap laten staan, kloppen
en netjes vragen of je binnen mocht komen. Dat
mocht gewoon altijd. Het was er ook altijd super
netjes binnen en er was altijd wat te eten.

Weet je en ik ken de verhalen ook he. En ja we
komen veel reizigers tegen in detentie, neem
nou... ow en ... ken ik ook nog van vroeger.
Maar overal heb je rotte appels, toch?

C: ja hoor, ook tussen de driedelige pakken op de
golfbaan...

M: Nou dat. Reizigers zijn gezellige
familiemensen. Zeker familie, heel belangrijk.

Contact en verdieping

Een simpel vlaggetje kan voor verbinding zorgen.
De beweging kan ook van buiten vanuit de
families komen. Zij vragen aan de intermediairs of
er iets van de eigen cultuur, een rozenkrans van
Sara, of een vlaggetje met wiel, Christoffel en
Sara, naar iemand gebracht kan worden. Dit kan
door de intermediair gedaan worden, maar ook
door de pastor in de desbetreffende gevangenis.
Zowel de gedetineerde Roma, Sinti en reizigers
worden op deze manier gezien en gesteund,
maar ook de pastores raken op deze manier meer
op mensen uit deze gemeenschappen betrokken.
Er ontstaat contact en verdieping in contacten.

Soms kan een vlaggetje heel doelbewust ingezet
worden om een proces op gang te brengen dat
helpend kan zijn:

Vanuit een familie buiten komt het bericht
binnen bij één van de intermediairs dat de familie
zich zorgen maakt over hem. Hij is heel
teruggetrokken, een kwetsbare jongen die het
moeilijk heeft tijdens zijn detentie. De
intermediair geeft aan dat het belangrijk is dat hij
een vlaggetje krijgt, zodat andere reizigers zien
dat hij één van hen is en hem wat kunnen
steunen en onder hun hoede kunnen nemen. We
zorgen dat de justitiepastor een vlaggetje
ontvangt en dit bij hem langs gaat brengen. Op
deze manier ontstaat er een eerste contact met
de pastor. Een aantal weken later blijkt de jongen
zich al wat beter te voelen. Er zijn wat
medegedetineerden die zich over hem
ontfermen.

Het blijft natuurlijk goed afwegen en volgen
welke dynamiek er op gang komt met het ter
beschikking stellen van deze devotionalia. Het is
niet de bedoeling dat het een negatieve ‘macho-
uitstraling’ stimuleert. In de praktijk is hier echter
niets van gebleken.

Verbreding

Het werken met specifieke devotionalia die voor
Roma, Sinti en reizigers veel betekenis hebben,
blijkt van waarde op meerdere manieren.
Daarom willen we hier graag mee doorgaan, en
dit verbreden naar meerdere justitiepastores en
PI’s.



Uiteindelijk is het de bedoeling dat deze
devotionalia besteld gaan worden door de
justitiepastores zelf, vanuit het GV-budget van de
PI. Dit werkt echter pas wanneer de
justitiepastores hier de waarde van inzien. Dit
hopen we te bereiken met het gratis ter

Lydia Verhagen, projectcodrdinator ‘Binnen & Buiten’
Haar e-mailadres bij het PWN: L.verhagen@rooihart.nl

beschikking stellen van de devotionalia voor een
bepaalde periode. Dankzij een bijdrage van het
solidariteitsfonds kunnen we voor nog een
periode devotionalia ter beschikking stellen aan
Roma, Sinti en reizigers.

Voor meer informatie over de heilige Christoffel, de helper en tochtgenoot:

No. 8 Zet je in voor de Ander

(terug naar de inhoudsopgave)

77


mailto:L.verhagen@rooihart.nl
https://www.pwin.nl/publicaties/levenswerkboekjes/52-no-8-zet-je-in-voor-de-ander

