
Pastorale Verkenningen  
                                                                     

                                                                                                                                     JAARGANG 20 - no. 3, december 2025 
 

   

 
  

  



2 
 

REDACTIONEEL 
  

Pastorale Verkenningen is een uitgave 
van het RK en PC justitiepastoraat. 
 
De redactie ziet zichzelf vooral als 
verzamelaar van artikelen en stimulator 
van collegae en anderen om te schrijven 
over de onderwerpen die betrekking 
hebben op het werkveld van het 
justitiepastoraat. 
Pastorale Verkenningen wil 
deskundigheidsbevorderend zijn, onder 
andere door na te denken over het 
justitiepastoraat en haar context, door 
de uitwisseling van visies op aspecten 
van het werk, door het reflecteren op 
noviteiten en door aandacht te schenken 
aan de bronnen van waaruit 
justitiepastores en justitiepredikanten 
leven en werken. 
 
Het volgende nummer van Pastorale 
Verkenningen (jaargang 21, nr. 1) 
verschijnt in april 2026 en zal gaan over  
‘Tussen integratie en polarisatie’. 
De uiterste inleverdatum voor dit 
nummer is 1 maart 2026. 
 
 
De redactie bestaat uit: 
A. Flierman 
T. Veenstra 
A. van Voorst 
R. van Wieringen, secretariaat 
 
Lay-out en digitalisering: Renilde van 
Wieringen. 
 
Pastorale Verkenningen verschijnt onder 
de verantwoordelijkheid van 
hoofdaalmoezenier A.A.T. van Eijk en 
hoofdpredikant A. van Voorst. 
 
ISSN: 1875-0850 
 
 
Het redactieadres: 
Dienst Geestelijke Verzorging 

Redactie Pastorale Verkenningen 

Postbus 90829, 2509 LV Den Haag 

a.v.voorst@dji.minjus.nl  
  
  

 Vertrouwen en wantrouwen in een wereld in verandering 
 
Er zijn weinig begrippen zo basaal en existentieel als 
vertrouwen. Tegelijk danken ze hun betekenis aan de 
ervaring van het tegendeel. Onbevangenheid duurt tot het 
vermoeden van leugen, gevaar of misleiding zijn intrede 
doet. De titel van dit themanummer, “Vertrouwen en 
wantrouwen in een wereld in verandering”, plaatst deze 
spanning in een tijd waarin veel mensen ongerust zijn over 
de richting van maatschappelijke en geopolitieke 
ontwikkelingen. Polariserende scheidslijnen versterken het 
geloof in het eigen gelijk en doen wantrouwen sneller 
groeien dan vertrouwen. 
 
De wereld van detentie is een context waarin deze dynamiek 
ook aanwezig is en scherp zichtbaar wordt. Voor 
ingeslotenen verschuiven zekerheden, soms blijvend, 
waardoor de vraag wie nog te vertrouwen is onontkoombaar 
wordt. Tegelijk weet het personeel zich gedwongen tot een 
waakzaamheid die veiligheid vooropstelt en wantrouwen de 
norm wordt. 
 
De bijdragen in dit nummer laten de veelzijdigheid van dit 
thema zien. Titels als “Zonder vertrouwen vaart niemand 
wel”, “Wantrouwen voedt wantrouwen” en “Wantrouwen 
en achterdocht in de bajes” tonen de sociale en 
psychologische dimensies. Andere bijdragen benadrukken de 
spirituele en pastorale diepte, zoals de reflecties op Psalm 44 
(“Omwille van Zijn trouw”) en de hertaling van een 
klaagpsalm als een schreeuw van vertrouwen. Ook bredere 
maatschappelijke contexten komen aan bod, zoals het 
wantrouwen in het Groningse aardbevingsgebied. De 
afsluitende bijdrage, “Werken aan vertrouwen in detentie”, 
benadrukt dat vertrouwen niet alleen een diagnose is, maar 
ook een opdracht — een oefening in nabijheid, 
betrouwbaarheid en hoop. 
 
Samen laten deze artikelen zien dat vertrouwen en 
wantrouwen geen gegeven zijn, maar een beweging tussen 
mensen, instituties en geloof. In een veranderende wereld is 
het essentieel deze beweging met vertrouwen te blijven 
voeden. 
 
Namens de redactie wens ik u veel inspiratie en reflectie bij 
het lezen van dit themanummer. 
 
Fons Flierman 

  

mailto:a.v.voorst@dji.minjus.nl


3 
 

INHOUD 
Inhoudsopgave  
 
Thema 
04 
 
07 
 
14 
 
18 
 
23 
 
26 
 
29 
 
32 
 
36 
 
39 
 
43 
 
46 
 
49 
 
52 
 
55 
 
59 
 

Zonder vertrouwen vaart niemand wel: over vertrouwen als levensadem 
     door Erik Olsman 
Wantrouwen en achterdocht in de bajes; een sociologische analyse 
     door Wim Dekker 
Hoe Jozefs vertrouwen op God hem hielp om vol te houden 
     door Marten van Willigen 
Vertrouwen in hen die met wantrouwen worden aangezien 
     door Renilde van Wieringen 
Wantrouwen voedt wantrouwen  
     door Heleen Heidinga en Elizabeth van Dis 
Wantrouwen in het aardbevingsgebied  
     door Wilco Bosman 
Als een hert 
     door Kick Bras 
‘Omwille van Zijn trouw’. Psalm 44 als vertrouwen dwars door wantrouwen heen 
     door Theunis Veenstra 
De tovenaar van Tatabánya 
     door Els de Bijll Nachenius 
Twee verhalen bij herschreven psalmen 
     door Ellie Smeekens 
Hertaling van een klaagpsalm: een schreeuw van vertrouwen 
     door Jan van Beek 
Psalmenproject, psalm 7 
     door Marian Boersen 
Recht uit het hart 
     door Judith Bouma 
‘Vertrouwen en wantrouwen in een wereld in verandering’ 
     door Claudia Gijselhart 
Neusje van de psalm, het beste uit de Bijbel en de bajes 
     door Hanneke Allewijn 
Werken aan vertrouwen in detentie 
     door Fons Flierman 
 

Cultuur 
65 
 
66 
 
 

Column 
     door Hanneke Allewijn 
Geïncarneerde liefde  
     recensie door Geert Rozema 
 

Uit het veld 
68 
 
71 
 
74 

De dood als straf. Vergelding en vergeving in de VS 
     door Renilde van Wieringen 
Op pad met nabestaanden van slachtoffers van een geweldsmisdrijf 
     door Marian Boersen 
Ervaringen pilot devotionalia 
     door Lydia Verhagen 

  



4 
 

THEMA 

Zonder vertrouwen vaart niemand wel: over vertrouwen als levensadem 
 

door Erik Olsman 
 
 
Volgens psychoanalyticus Erik Erikson spelen vertrouwen en 
wantrouwen al in het eerste jaar van een kind een centrale rol. Om 
een persoon te worden die anderen kan vertrouwen, zijn wederzijdse 
erkenning en wederzijdse betrouwbaarheid – in interactie met een of 
meerdere verzorgers – van wezenlijk belang (Muuss, 1995, pp. 47-48).  
 

 
 
 
 
 

---- 

+++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++ 
 

Introductie 

Veel gedetineerden hebben echter al vroeg in 
hun leven met wantrouwen te maken gehad, 
zoals een onbetrouwbare ouder. Soms is er zelfs 
sprake geweest van ernstige verwaarlozing of 
ander geweld. Zij kunnen een leven lang 
worstelen met vertrouwen en wantrouwen in 
relaties met anderen. 
Wat kan een (christelijke) geestelijk verzorger bij 
DJI, zoals een justitiepredikant of -aalmoezenier 
hierin betekenen? Bij de beantwoording van deze 
vraag put ik uit literatuur, de ervaring van 
geestelijk verzorgers bij justitie en andere 
settingen, en uit eigen ervaring. 
 

 
Presentie 
Geestelijk verzorgers, hebben vaak presentie als 
een basisattitude van waaruit ze werken. Dit is 
het met de ander zijn en blijven en aansluiten bij 
waar de ander is. In een overzichtsstudie van 

presentie binnen geestelijke verzorging liet Kevin 
Adams (2019) zien dat presentie, hoewel een 
vaag woord en op talloze wijzen gedefinieerd, 
vaak verwijst naar het creëren van een “trusting 
atmosphere” waar zonder oordeel en 
compassievol wordt geluisterd naar de ander.Het 
gaat dus om een atmosfeer gekarakteriseerd 
door vertrouwen. Dat lijkt me een basaal 
startpunt voor alle geestelijk verzorgers, ook voor 
hen die werken in detentiecentra. 
 

 
Wantrouwen 
Als de lucht gevuld is met wantrouwen, is het 
echter moeilijker om vertrouwen in (en uit) te 
ademen. Dat geldt op het niveau van de 
gedetineerde wanneer deze beschadigd is in de 
jonge jaren, zoals ik net al schetste. Maar het 
geldt ook voor wantrouwen onder personeel of 
bestuur. De veiligheidsregimes binnen detentie 
liegen er niet om. Dat maakt de lucht benauwd.  



5 
 

 
 Ook in de samenleving is de sfeer van 

wantrouwen te proeven: strenger 
straffen en “veiligheid van de 
samenleving” lijken soms de enige 
woorden die gewijd worden aan het 
gevangeniswezen en aan gedetineerden. 

 

 

 
 
Wie over de schreef gaat dient allereerst en 
vooral gewantrouwd te worden, zo luidt het 
devies. 
 

 
Genade 
De met wantrouwen gevulde lucht ademen 
justitiepastores ook in. Zodoende is het 
noodzakelijk dat geestelijk verzorgers plekken 
(blijven) zoeken waar ze andere lucht kunnen 
opademen. Ik hoop dat christelijke 
geloofsgemeenschappen een van die plekken 
kunnen zijn. Het evangelie maakt, wat mij betreft, 
duidelijk dat God alle mensen als schepselen ziet. 
Door een bril van genade zie ik bovendien 
anderen en mezelf allereerst niet als schuldigen, 
maar juist als bevrijd. Toch biedt dat niet meteen 
soelaas wanneer justitieaalmoezeniers en -
predikanten een atmosfeer van vertrouwen 
willen creëren. Hoe kunnen zij een dergelijke 
atmosfeer creëren? Of preciezer: hoe kunnen zij 
de voorwaarden voor een dergelijke atmosfeer 
creëren? 
 
 
Vertrouwen 
Om voorwaarden te creëren zijn allereerst basale, 
communicatieve vaardigheden nodig, zoals het 
geven van een gevoelsreflectie, parafraseren, 
open vragen stellen, et cetera (Lang & Van der 
Molen, 2020). Afstemmen op het cognitieve of 
intellectuele niveau van de ander is daarbij ook 
een noodzakelijke voorwaarde: niet onbelangrijk 
in een setting waar mensen met een laag IQ of 
licht verstandelijke beperking 
oververtegenwoordigd zijn. Maar daarnaast zie ik 
geestelijk verzorgers ook op andere manieren 
deze atmosfeer creëren. Ze benadrukken 
bijvoorbeeld de vertrouwelijkheid van 
gesprekken, die samenhangt met het 

ambtsgeheim. In hun omgang met gedetineerden 
behandelen ze laatstgenoemden met net zoveel 
respect en waardigheid als ieder ander mens. 
 
 
Begrenzen 
Het vergt ook een bepaalde mate van verdragen 
dat de ander gemengde motieven heeft, soms 
leidend tot manipulatief gedrag. Soms begrenst 
de geestelijk verzorger ook door iets te delen van 
de eigen ervaring, of wat er in mij resoneerde: 
“Als je dit zo zegt, word ik daar bang van. 
Misschien worden anderen daar ook wel bang 
van?” (vgl. Olsman, 2022). Soms dient begrenzing 
ook om duidelijk te maken dat de geestelijk 
verzorger het perspectief van de gedetineerde 
niet wil bevestigen: “Ik denk dat ik het een beetje 
anders zie dan jij. Maar ik weet niet of jij mijn kijk 
erop wilt horen?” Juist de (liefdevolle) begrenzing 
kan ook weer vertrouwen wekken, omdat de 
ander weet wat hij wel of niet aan mij heeft. 
 
 
Tragiek 
Ondertussen is het tragische dat herstel van 
vertrouwen vaak maar moeilijk te bereiken is, 
zeker wanneer iemand nooit veel vertrouwen in 
anderen heeft gehad. “Vertrouwen komt te voet 
en gaat te paard” wijst erop hoeveel geduld de 
opbouw van vertrouwen vergt. Er hoeft maar iets 
kleins te gebeuren en zij vertrekt te paard. Zelf 
vond ik het in de psychiatrie ook tragisch om te 
zien hoe wantrouwen bij sommige patiënten 
tegelijk een soort veiligheid bood: het 
wantrouwen en (onderliggende) angst was de 
lucht die de ander gewend was in en uit te 
ademen. Andere lucht opademen was te 
bedreigend. Dit vergde geduld van mij, die ik niet 
altijd kon opbrengen. Ik voelde me ook 
machteloos en moest daarmee omgaan: ik kon 
het wantrouwen niet (om)keren, hoe graag ik dat 
ook wilde. 
 
 
Trouw 
Het woord vertrouwen bevat ook het woord 
trouw. Justitiepredikanten en –aalmoezeniers 
kunnen deze betonen door zich te houden aan 
afspraken. Zelf leerde ik deze interventie van een 
collega: “Ik merk dat het gesprek nu niet lukt. Ik 



6 
 

kom volgende week donderdag terug om het 
gesprek voort te zetten.” Op die manier 
begrensde zij en tegelijk hield ze de relatie in 
stand door perspectief te bieden op een vervolg. 
Ze belichaamde iets van Gods trouw. De trouw 
van God is iets waar mensen met veel 
wantrouwen zich aan vast kunnen houden. Soms 
doen ze dat op krampachtige wijze, wat weer 
risico’s met zich meebrengt. Tegelijk kan het ook 
zo zijn dat, door de onmogelijkheid om anderen 
te vertrouwen, de ander ook God niet kan 
vertrouwen. 
 
 
Conclusie 
In deze bijdrage schetste ik hoe wantrouwen in 
de samenleving, in detentie en in de levens van 

gedetineerden een rol speelt. Ik vroeg me af wat 
een aalmoezenier of predikant in deze context 
van wantrouwen kon betekenen. Het antwoord is 
eclectisch omdat ik niet één antwoord heb op 
deze vraag. Geestelijk verzorgers kunnen in en 
door hun presentie en genadevolle blik een 
atmosfeer van vertrouwen creëren, of op zijn 
minst de voorwaarden voor een dergelijke sfeer. 
Zij kunnen vertrouwen wekken niet alleen door 
hun communicatie en het waarborgen van het 
ambtsgeheim, maar ook door te begrenzen op 
liefdevolle wijze. Van hen zelf vergt dit het 
omgaan met tragiek en machteloosheid. Hopelijk 
inspireert Gods trouw hen om zelf trouw te zijn 
aan de mensen die God op hun pad heeft gesteld. 
Dit vanuit het besef dat uiteindelijk niemand wel 
vaart zonder vertrouwen..

 
 
 

 
 
Erik Olsman is hoogleraar Geestelijke Verzorging aan de Protestantse Theologische Universiteit, Utrecht. 
 

 
 

 
 
Literatuur 
Adams K. (2019). Defining and Operationalizing Chaplain Presence: A Review. Journal of Religion and 
Health, 58(4), 1246–1258. https://doi.org/10.1007/s10943-018-00746-x 
Muuss, R. E. (1995). Erik Erikson’s Theory of Identity Development. In R. E. Muuss (Ed.), Theories of 
adolescence (pp. 42–57). McGraw-Hill. 
Lang, G., & Van der Molen, H. (2020). Psychologische gespreksvoering. Een basis voor hulpverlening, 18e 
druk. Boom. 
Olsman, E. (2022). Resonance in a Theopoetics of Practice in Practical Theology. International Journal of 
Practical Theology, 26(2), 311-328. https://doi.org/10.1515/ijpt-2021-0031  
 
 
 
 
 
 
(terug naar de inhoudsopgave) 
 

---- 

+++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++  

https://doi.org/10.1007/s10943-018-00746-x
https://doi.org/10.1515/ijpt-2021-0031


7 
 

THEMA 
Wantrouwen en achterdocht in de bajes; een sociologische analyse 
 

door Wim Dekker 
 
 
“Ik ben echt een slechte racist”. Het is een uitspraak die telkens 
terugkomt in het fraaie portret dat Arlie Russel Hochschild (2024) 
schetst van de opgesloten Wyatt Blair in haar boek over gestolen trots 
en schaamte in de Verenigde Staten rond 2022. ‘Bad’ is voor Wyatt 
een woord dat trots impliceert. Als je ‘bad’ bent, zoals hijzelf, zijn 
vader en zijn dochter, dan dwing je respect af, omdat je geweld niet 
schuwt. En als je, als het nodig is, bereid bent om te doden.  
 

 
 
 
 
 

---- 

+++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++ 
 
Ergens bijhoren 
Het portret dat Hochschild vervolgens schetst, op 
basis van interviews met Wyatt, is het verhaal van 
een man die van kinds af aan op het pad van 
(racistisch) geweld is gezet. Zijn vader was lid van 
de Klan.  
 
Als puber moest hij met een bus naar school. De 
bus zat vol met kleurlingen. De enige manier om 
te overleven was geweld, aldus Wyatt. Natuurlijk 
werd hij veel in elkaar geslagen, maar zijn 
voortdurende bereidheid te vechten dwong wel 
respect af.  
 
In de gevangenis heeft hij een hakenkruis op zijn 
schouder laten tatoeëren. Je hoort daarmee 
automatisch bij een selecte groep die geweld niet 
schuwt, maar ook respect afdwingt bij 
kleurlingen. Hij geeft hoog op van de Klan, 
neonazisme en witte superioriteit. Het geeft hem 

het gevoel van ergens bijhoren. Consequent is 
het allemaal niet. Raszuiver is hijzelf niet. 
Hetzelfde geldt voor zijn relaties in het verleden. 
Maar hij is wel echt een ‘slechte klootzak’. Hij 
heeft schijt aan alles en iedereen. De enige 
manier van leven waarin hij gelooft is ‘echt slecht’ 
zijn (Hochschild, 2024, 97 – 113). 
 
 
Verhaal 
Het verhaal van Wyatt is natuurlijk maar een 
verhaal. Het is de apologie van een gedetineerde 
die tegenover de interviewer, in dit geval een 
oudere wetenschapster, Joods en ook nog eens 
democraat, zijn eer probeert te redden.  
 
Door het hele verhaal heen zie je hem zoeken 
naar bronnen voor zelfrespect, legt hij overal 
schuld neer, behalve bij zichzelf, en gaat hij heen 
en weer tussen het voorzichtig zoeken naar 



8 
 

verbinding en minachtende trots, waarmee hij 
zich vervreemdt van alles en iedereen.  
Ik moest aan Wyatt denken toen mij gevraagd 
werd een artikel over wantrouwen en afkeer van 
de samenleving in de gevangenis te schrijven. En 
aan de rest van het boek van Hochschild. Want ik 
denk dat zij met haar aandacht voor ‘gestolen 
trots’ een punt heeft. Sterker nog, zij reikt iets 
aan dat helpt om verbinding te leggen. 
Maar voordat ik dat doe, eerst iets over de 
gevangenis zelf. Is de gevangenis niet per 
definitie een voedingsbodem voor wantrouwen, 
afkeer van de samenleving, vreemdelingschap? 
 
 
Gevangenis als totale inrichting: Foucault en 
Goffman 
In elk geval is een gevangenis de plek waar een 
gedetineerde de gevolgen draagt van een conflict 
met de samenleving. De gedetineerde heeft 
volgens de rechter de regels van de samenleving 
overtreden en wel zo ernstig, dat hij een tijd 
buiten die samenleving moet verblijven. Het 
wantrouwen van een gedetineerde komt dus niet 
uit de lucht vallen. Er gaat wantrouwen van de 
samenleving aan vooraf. Wat misschien weer 
gevoed werd door het wantrouwen van de pre-
gedetineerde die het conflict met de regels van 
de samenleving aanging.  
 
Wantrouwen duidt op buitensluiten, geen 
verbinding ervaren in de relatie, op je hoede zijn 
voor de ander, minachting. Het is een relationeel 
begrip en gedetineerden geven hier, of worden 
gedwongen hier bijna fysiek vorm aan te geven. 
Zij horen er niet bij.  
Een sociaal filosoof als Foucault heeft dit plastisch 
beschreven door de gevangenis te typeren als 
een panopticum.  
 
 

 
 De samenleving, zij die aan de goede 

kant staan, zien alles wat een 
gedetineerde doet. Door camera’s, door 
lijfelijk onderzoek, door de ontlasting te 
analyseren, door dagrapporten te lezen 
enz. Gedetineerd zijn is object van 
onderzoek worden. 

 

 

Het doel van al dat onderzoek is dat je geen 
gevaar meer bent voor de samenleving. 
Disciplinering. Pastoraat zal daar in de ogen van 
Foucault ook bij horen. Hoezeer het pastoraat 
ook zal benadrukken dat het in het pastoraat gaat 
om de echte ontmoeting tussen mensen. Maar 
goed, Foucault is natuurlijk ook de meester van 
de achterdocht.  
 
Interessanter is in mijn ogen Goffman, de 
socioloog die in de jaren zestig van de vorige 
eeuw schreef over ‘totale instituties’. Hij 
beschreef vooral psychiatrische inrichtingen, 
maar zijn observaties en conclusies zijn door te 
trekken naar gevangenissen. Overigens, Goffman 
wordt ook vaak als uiterst achterdochtig 
getypeerd (Zijderveld, 1973,140). Sociologen 
hebben wellicht een ziekelijke neiging tot 
ontmaskeren.  
 
Hoe dan ook, Goffman maakt voelbaar wat 
bejegening met mensen doet. Hij behoort tot de 
school van het symbolisch interactionisme en 
bedrijft sociologie met een toneelbril. Zijn 
dramaturgisch perspectief op het samenleven 
houdt in dat hij elk sociaal gedrag ziet als een 
toneelstuk waarin mensen betekenissen aan 
elkaar overdragen. Niet alleen over hoe zij 
zichzelf zien, maar ook hoe zij de ander ervaren 
en typeren.  
 
De psychiatrische ziekenhuizen in de jaren zestig, 
de tijd van het onderzoek van Goffman, droegen 
als decor bij aan een toneelstuk waarin de patiënt 
maar een boodschap te verstaan werd gegeven: u 
bent gek en u moet meewerken aan uw genezing, 
anders komt u nooit meer terug in de 
samenleving.  
Dat geldt natuurlijk ook voor een gevangenis. 
Alles, het decor en de acteurs, heeft maar een 
identiteitsbepalende boodschap: u bent een 
gedetineerde. U bent onvrij. Om hier uit te 
komen, moet u uw tijd uitzitten en het helpt als u 
zich goed gedraagt. Niet alleen de professionals 
zijn de acteurs. Gedetineerden onderling en 
bezoekende familieleden versterken die 
boodschap. Net als de messen of het 
gereedschap dat zij gebruiken tijdens het eten of 
bij ‘het werk’. Dat is het totalitaire van een totale 
inrichting. Het dringt je een identiteit op: ik ben 



9 
 

een gevangene. Ik ben slecht in de ogen van de 
samenleving. Ik ben gevaarlijk voor die 
samenleving. Ik hoor er niet bij.  
 
Op enig moment beschrijft Goffman hoe hij soms 
in een psychiatrische inrichting stootte op een 
moreel dieptepunt. Want, zo stelde hij, mensen 
in de psychiatrie zijn wel door de samenleving 
buiten gesloten omdat zij abnormaal gedrag 
vertonen, maar daar zit een belofte aan vast dat 
zij terug mogen keren als zij weer normaal doen. 
Dus oriënteren patiënten zich op het normale 
leven. Verpleegkundigen en psy-mensen helpen 
daarbij. Maar, zo ontdekte Goffman, er zijn 
patiënten die die ambitie hebben opgegeven. Zij 
zien zichzelf niet meer terugkeren. Ze zijn al te 
vaak teruggezet naar een gesloten afdeling. Hun 
verlof is al te vaak ingetrokken. De hoop op 
terugkeer is weg. Voor hen is er geen reden meer 
om zich te oriënteren op de normale 
samenleving. Dit leidt tot een moreel vacuüm.  
 
 

 
 
 
Goffman beschrijft deze groep als verkerend in de 
krochten van de psychiatrie. Ze vormen veelal 
een gevaar voor zichzelf en hun omgeving. Er 
staat geen remming meer op hun impulsen of 
wanen. Waarom zouden ze ook? De kans op 
terugkeer is opgegeven. Ze zijn ook opgegeven. 
Moreel slaat hierdoor verval toe. Veel onderling 
seksueel verkeer, al dan niet met geweld, diefstal, 
pesterijen en mentaal vooral veel leegte.  
 
 
Oriëntatie op de samenleving 
Deze kleine inventarisatie van bronnen van 
wantrouwen en afkeer van de samenleving bij 

Foucault en Goffman levert vier reactiepatronen 
van gedetineerden op wanneer zij door de 
samenleving zijn buitengesloten, beetje in de lijn 
met typologie van Merton: 

1. Gedetineerden blijven zich, ondanks de 
uitsluiting, oriënteren op de samenleving, 
omdat zij ergens wel snappen waarom zij 
buitengesloten zijn. Zij zijn niet wezenlijk 
in conflict met de waarden, normen en 
instituties van de samenleving. Zij willen 
rehabilitatie.  

2. Gedetineerden voelen zich al dan niet 
terecht buitengesloten door de 
samenleving, maar zien dit meer als een 
schakel in een keten. Zij hadden toch al 
moeite om zich te verbinden met de 
samenleving. Zij ervaren de samenleving 
als een machtige meester, ouder, baas 
waar je je niet verwant mee voelt. Het 
leven is dan een vervelend kat en 
muisspel waarbij je je passief agressief of 
agressief verzet waar je kunt. Je oriënteert 
je nog wel op de samenleving, maar niet 
omdat je de doelen van de samenleving 
deelt. Meer als slachtoffer of dilettant. 
Het kan speels, maar is meestal 
verbitterd. Je voelt je vooral slachtoffer. 

3. Er is ook de groep die Goffman in de 
krochten van de psychiatrie aantrof. 
Mensen die zich zo min mogelijk 
aantrekken van de samenleving. Daar 
openlijk mee in conflict zijn en hun eigen 
weg gaan, in de luwte, onder het 
maaiveld, of in actief verzet. 

4. Tenslotte zijn er nog mensen die de 
samenleving willen verbouwen. Mensen 
met idealen of geloof. Dat zijn er niet veel.  

Kortom, het wantrouwen van gedetineerden is 
een voorstelbaar antwoord op het groeiende 
wantrouwen dat zij ontmoeten. De minachting 
voor gedetineerden in de samenleving is 
overigens eerder toegenomen dan gedaald. Dit 
laat onverlet dat het vertrouwen van de 
samenleving door gedetineerden veelal ook echt 
geschonden is.  
 
 
Diep verhaal 
Maar er valt sociologisch meer te vertellen. 
Actueler ook. Daarvoor pak ik de draad van Arlie 



10 
 

Russell Hochschild weer op. Haar onderzoek naar 
‘Gestolen trots’ biedt mogelijkheden storingen in 
het verhaal van een gedetineerde ten opzicht van 
het verhaal van de samenleving verder in kaart te 
brengen.  
 
Hochschild heeft onderzoek gedaan in het stadje 
Pikeville in Kentucky, een staat in het midden van 
de Verenigde Staten. Pikeville was een kolenstad. 
Wie in Pikeville geboren werd, kwam in de 
mijnindustrie te werken. Maar de mijnen zijn 
gesloten. De armoede is groot en hetzelfde geldt 
voor de werkloosheid. Er is niet veel meer om 
trots op te zijn. Tot verbazing van Hochschild 
heeft 80% van de inwoners van Pikeville en van 
de staat Kentucky op Trump gestemd. Kentucky is 
rood gekleurd. Dat verbaast, omdat juist armen 
niet veel van Trump of de Republikeinen te 
verwachten hebben. De gezondheidszorg wordt 
uitgehold, de inkomens stijgen niet en de sociale 
zekerheid wordt afgebroken. De enige reden die 
zij kan verzinnen is de belofte van Trump bij zijn 
eerste termijn: ik zal de mijnen weer open laten 
gaan. Maar ja, dat bleek geen hout te snijden. 
Want wie wacht er nog op kolen? 
Hochschild’s manier van onderzoek doen heeft 
trekken van wat een pastor in een gevangenis 
doet. Net als in haar vorige boek (2017), 
Vreemdelingen in hun eigen land, verblijft zij 
geruime tijd onder haar doelgroep, gaat 
nieuwsgierig en niet veroordelend contact met 
hen aan en komt zo op voet van 
vertrouwelijkheid te staan. En zo verzamelt 
Hochschild allemaal grotere en kleinere 
levensverhalen en verbindt die met de grote 
verhalen van Pikesville zelf: de sluiting van de 
mijnen, de opkomst van Republikeinen, de al dan 
niet gestolen verkiezingen door de Democraten, 
de bestorming van het Witte Huis, de 
klassenongelijkheid, de scheiding van rassen, de 
opkomst van neonazistische organisaties, de 
onbestrafte verkoop van pijnstillers door de 
farmaceutische industrie die qua verslavende 
werking in het niet valt bij drugs enz.  
 
De veranderingen die zij in Kentucky ziet is die 
van een groeiend wantrouwen jegens de 
overheid. Paradoxaal genoeg wordt die nog 
versterkt door de overheid zelf. Want 
Republikeinen, en Trump zelf doen niets liever 

dan de staat en zijn instituties onder kritiek 
stellen: deep state, deep fake. Musk die met de 
kettingzaag overheidsinstanties te lijf gaat.  
 
De vraag van Hochschild is waarom de mensen in 
Pikeville zo vatbaar zijn voor dit verhaal? Waarom 
laten zij zich op sleeptouw nemen door Trump en 
openlijk neonazistische organisaties, terwijl zij 
daar objectief gezien geen baat bij hebben? In 
zekere zin geldt hetzelfde voor gedetineerden. 
Juist als zij terug willen keren in de samenleving 
hebben zij baat bij al die overheidsinstanties die 
ze daarbij op weg kunnen helpen: reclassering, 
sociaal werk, vrijwilligersorganisaties. En in de 
gevangenis wordt het leven wellicht ook 
aangenamer als ze zich enigszins zouden 
verbinden met al die functionarissen. 
Wantrouwen, conflict, het helpt allemaal niet. 
Maar het is wel de dagelijkse werkelijkheid.  
 
 

 
 Een paar uitkomsten uit het onderzoek 

van Hochschild helpen om de 
achterdocht van gedetineerden te 
begrijpen.  

 

 

 
 
Het grote verhaal en het beleefde verhaal 
De Amerikaanse samenleving heeft volgens 
Hochschild een groot verhaal dat zin geeft aan 
het leven van de burgers. Op hoofdlijnen komt 
het er op neer dat je zelf verantwoordelijk bent 
om je leven tot een succes te maken. Succes is 
ook het doel van het leven. Dat redt niet 
iedereen, maar als je succes hebt, heb je dat aan 
jezelf te danken. Zij hebben reden tot trots. 
Minder rijken hebben ook reden tot trots. Zij 
hebben de moed om mee te doen in de jacht 
naar succes. Tegelijkertijd geloven zij ook dat 
armoede evenzeer een gevolg is van eigen 
onvermogen. Dit grote verhaal, dat vooral door 
Republikeinen aangehangen wordt, zet het leven 
dus direct op scherp. Wie rijk is mag trots zijn, 
wie arm is moet zich schamen.  
Zo radicaal als dit verhaal is het verhaal van de 
Nederlandse samenleving niet. Maar ik schrijf dit 
verhaal tijdens de verkiezingscampagne en ik 
hoor veel gepraat over de hardwerkende 



11 
 

Nederlander, de buitenlanders die zich niet in 
willen zetten voor onze samenleving, de 
criminelen die hard aangepakt moeten worden 
en de trots op de ouderen die onze samenleving 
opgebouwd hebben en dat werken weer meer 
moet lonen.  
 
Natuurlijk valt er van alles af te dingen op dit 
verhaal. Sociologisch onderzoek heeft al lang 
laten zien dat de startpositie van mensen erg 
verschillend is en dat dit van grote invloed is op 
het succes dat mensen hebben. Dat is de reden 
waarom Democraten zich inzetten voor beter 
onderwijs, betere gezondheidszorg, sociale 
ondersteuning.  
 
 

 
 
 
Maar, zo laat Hochschild zien, dat verhaal dringt 
bij Republikeinse stemmers niet of nauwelijks 
door. Omdat zij van het verhaal dat uitzicht biedt 
op het zelf realiseren van je geluk houden. Omdat 
zij trots op hun eigen inzet en geluk willen zijn. 
Het is een mannelijk verhaal. 
Het geeft de inwoners van Pikeville een 
onmogelijke positie: je wilt trots zijn, je eigen heft 
in handen nemen, maar het lukt je niet omdat de 
mijnen gesloten zijn en er in Pikeville verder 
nauwelijks wat te doen valt. In dat gat stappen de 
neonazi’s, Trump en de Republikeinse partij. Het 
doet denken aan het zondebokmechanisme, 
beschreven door Girard. De schuld voor het falen 
wordt afgeschoven op de staat, op publieke 
instellingen, op de lokale overheid, de gekleurde 
mensen die misbruik maken van hun armoede. In 
Nederland worden vergelijkbare 
zondebokverhalen geuit door BBB, VVD, PVV en 
SGP.  

Zo bezien is het wantrouwen van gedetineerden 
jegens overheidsinstellingen, functionarissen en 
professionals die er juist zijn om ze te helpen, een 
manier om hun frustratie over hun eigen treurige 
verhaal af te wentelen op anderen. Het werkt als 
een slachtofferapologie. Ik zit hier wel, heb ook 
wel gefaald, maar het kwam niet door mij maar 
door… Het is prettig om je teleurstelling over het 
leven en je eigen weg daardoorheen af te 
reageren op anderen. Een vorm van passieve 
agressie. Het verzoent je met jezelf. En je dekt je 
alvast in tegen teleurstelling straks, wanneer je 
weer faalt in de ratrace, als je uit de gevangenis 
komt.  
Daarbij, de wantrouwige verhalen over 
overheidsdiensten en de samenleving zijn niet 
hun eigen verhalen. Er wordt door onze 
samenleving en vooral ook door de politiek 
continue neerbuigend gesproken over de sociale 
dienst, de reclassering, het sociaal werk, 
gevangenispersoneel. Gedetineerden zingen 
slechts mee in het koor. Alleen zij zijn 
belanghebbende.  
 
 

 
 Dus als we hier iets aan willen doen, 

doen we er goed aan respectvol en met 
waardering over deze professies te 
spreken en neerbuigende verhalen, 
vooral die van beleidsmakers, directies 
enz. te bekritiseren. 

 

 

 
 
Het zal de moraal in die organisaties goed doen, 
trots terug geven. Want niets is zo besmettelijk 
als een negatief vooroordeel. Het tast zelfs de 
moraal van professionals aan.  
Hochschild maakt zelfs het geloof in een bully als 
Trump aannemelijk. Hij geeft je je geloof in jezelf 
terug. Hij lijkt je te begrijpen en geeft woorden 
aan je eigen woede. Hij durft wel in opstand te 
komen waar je zelf overgeleverd bent aan je 
passieve agressie. Hij laat zien dat je met woede 
en bluf vooruit kunt komen, zonder je aan te 
passen. Het is haast te mooi om waar te zijn. Diep 
in hun hart weten mensen ook dat het niet waar 
is. Maar Trump laat ons het even geloven. Het 
maakt ons even gelukkig en trots.  



12 
 

De empathiebrug 
Hochschild beschrijft twee wegen om uit het 
wantrouwen te komen. De eerste is vooral 
relevant voor de professionals. Besef dat je 
relatief gunstige positie niet alleen toe te 
schrijven is aan je eigen handelen, maar ook aan 
je afkomst, de mensen die je hebt ontmoet en de 
kansen die je kreeg en ook daadwerkelijk 
gegrepen hebt. Wanneer je dit bevoordeeld zijn 
erkent, vergroot dat de empathie en is dat ook 
hoop- en moedgevend. In elk geval voor de 
bevoordeelde. Het heeft zin om iets te doen aan 
de omstandigheden van gedetineerden in de 
hoop dat ze alsnog hun kans krijgen. 
Benadeelden kunnen er ook zo naar kijken. Het 
ligt dus niet alleen aan mijzelf. En als ik zo’n kans 
krijg, pak ik hem.  
 
Het tegenovergestelde hiervan is het moralisme 
van bevoordeelden. Het gratuite moralisme. 
Hochschild weet de woede van de lower classes 
voelbaar te maken als ze weer een democraat 
ontmoeten die ze beschuldigt van racisme, 
kolonialisme, de holocaust en het hoge 
suïcidecijfer van LHBT-ers. Ik denk dat dit voor 
gedetineerden niet anders is. Overigens 
onverschilligheid en ontrouw zijn nog erger.  
De andere weg om door empathie uit de misère 
te komen, en voorbij het wantrouwen, is het 
raken van de bodem en dat er dan iemand komt 

die niet doorloopt. Hochschild verhaalt van 
mensen die met niets begonnen zijn, 
voorgesorteerd om te falen. Dat deden ze ook. 
Drank, drugs, criminaliteit, relatiebreuken, geen 
contact met kinderen. Tot ze op een dag de 
bodem raken. Wil ik nog verder of stap ik er uit?  
 
Soms zijn er dan engelen, reclasseringswerkers, 
sociaal werkers, vrienden, de AA, die je op gang 
helpen om op te staan tot een nieuw leven. 
Opmerkelijk vaak met een religieus motiverend 
verhaal. Het vergt ook bovenmenselijke kracht 
om er uit te stappen. En opmerkelijk vaak 
professionals die zelf kennis hadden gemaakt met 
de bodem. Dat laatste geeft een extra laag aan de 
empathie. Het is niet alleen welwillendheid, het is 
ook echte kennis van ‘het leven’. Dat ‘weten uit 
ervaring’ doet niet alleen goed, het ontdoet de 
begeleiding van goedkoop moralisme en het 
motiveert. Het drijft de schaamte uit. Terzijde, er 
zijn ook ervaringsverhalen die stuitend 
moralistisch zijn. Daar doel ik hier niet op.  
Empathie werkt dus en doorbreekt het 
wantrouwen. En het is wijs om daar 
ervaringsdeskundigen bij te betrekken. En het 
vraagt trouw. Opstaan van de bodem, 
terugvallen, weer opstaan, weer vallen en weer 
opstaan kan alleen als er mensen zijn die niet 
loslaten of opgeven. Pastores, ouders, kinderen, 
God.

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Dr. Wim H. Dekker is docent sociologie en lector informele 
netwerken aan de Christelijke Hogeschool Ede (CHE), afdeling 
sociaal werk, en publiceert regelmatig op het grensvlak van 
geloof en cultuur.  
 
 

 

    Foto: Niek Stam 



13 
 

Goffman, E. (1973 (1961)). Asylums; Essays on the social situation of mental patients and other inmates. 
Hammondsworth: Penguin. 
Hochschild, A. R. (2017). Vreemdelingen in hun eigen land; een reis door rechts Amerika. Amsterdam: 
Amsterdam University Press. 
Hochschild, A. R. (2024). Stolen Pride; Loss, Shame, and the Rise of the Richt. New York: The New Press. 
Zijderveld, A. (1973). De theorie van het symbolisch interactionisme. Meppel: Boom. 
 
 
 
 
 
 
(terug naar de inhoudsopgave) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

---- 

+++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++  



14 
 

THEMA 

Hoe Jozefs vertrouwen op God hem hielp om vol te houden 
 

door Marten van Willigen 
 
 
Als we denken aan Jozefs vertrouwen op God kunnen er spontaan 
allerlei vragen bij ons opkomen: Kan dit vertrouwen dat Jozef had 
geleerd worden? Kan Jozef, die zelf in de gevangenis heeft gezeten, 
voor ons ook een voorbeeld of steun zijn? En op welke manier dan? 
Hoe kun je in de ellende ervaren dat God je niet vergeet? Wat 
betekent het eigenlijk wanneer je van iemand anders vertrouwen 
krijgt?  
In deze bijdrage probeer ik, met het verhaal van Jozef als 
uitgangspunt, op deze belangrijke vragen voorzichtig een antwoord 
te geven. 
 
 

 
 
 
 
 

---- 

+++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++ 
 
Kreeg Jozef vertrouwen? Wat gebeurde er 
daarna?  
Het antwoord op deze vraag is positief. Jozef 
kreeg van zijn vader en moeder zowel liefde als 
vertrouwen. Hij hield van zijn vader, die hem in 
allerlei opzichten vertrouwen gaf.  
Jozef mocht -om een voorbeeld te geven- zijn 
broers gaan opzoeken, zijn vader had er 
vertrouwen in dat Jozef dit naar behoren zou 
doen en Jozef vond het zelf ook geen probleem 
om zijn broers in Dothan op te zoeken, hij zag dit 
zitten en had er vertrouwen in.1 Als iemand zijn 
of haar vertrouwen uitspreekt dat we iets goed 
zullen doen, geeft dit innerlijke rust en sterkt het 
ons zelfvertrouwen. Het is om die reden ook 
essentieel om als ouders oprecht vertrouwen te 
stellen in onze kinderen.  
Jozef had er op zijn beurt vertrouwen in dat zijn 
broers hem op een normale manier zouden 
ontvangen. Dit laatste vertrouwen wordt echter 

geschaad en het vertrouwen van Jacob wordt 
daarna ook ernstig geschaad. De broers 
bezorgden Jacob de mantel van Jozef die met 
bloed besmeurd was. Dit zorgde bij Jacob voor 
een grote schok en voor diep verdriet, omdat hij 
dacht dat Jozef door een wild dier verscheurd 
was. 
 
 
Kan Jozef, die zelf in de gevangenis heeft 
gezeten, voor ons ook een voorbeeld of steun 
zijn? 
Deze vraag dringt zich als het ware als vanzelf op, 
na alle ellende die Jozef heeft meegemaakt. Eerst 
wordt immers Jozefs vertrouwen door zijn broers 
geschaad, die hem willen vermoorden en 
uiteindelijk als slaaf verkopen. Daarmee schaden 
ze Jozefs vertrouwen in hen als broers. Dan wordt 
zijn vertrouwen door de vrouw van Potifar en 
door Potifar zelf geschaad. Potifar komt niet voor 



15 
 

Jozef op, maar gelooft zijn vrouw en laat Jozef 
zodoende ‘vallen’ door hem op te sluiten.  
In de gevangenis krijgt Jozef echter de 
mogelijkheid om voor zijn medegevangenen te 
zorgen, de gevangenbewaarder schonk wel 
vertrouwen aan Jozef. Dit gebeurt in veel 
mensenlevens, we ontmoeten mensen die ons 
geen vertrouwen willen geven, maar ook anderen 
die ons juist dit vertrouwen wel schenken, dat we 
ook nodig hebben om werkelijk te kunnen 
groeien. ‘En God was met hem’, zegt de 
Bijbeltekst. Deze tekst is heel belangrijk omdat ze 
laat zien dat God mensen vasthoudt, ondanks 
allerlei onrecht dat ze moeten ondergaan. Het 
antwoord op de bovenstaande vraag is dus 
opnieuw positief.  
Jozef kan zeker voor ons een voorbeeld en steun 
zijn. Hij laat zien dat wanneer we op God ons 
vertrouwen stellen en rechtvaardig voor Zijn 
aangezicht willen leven we toch uiteindelijk Zijn 
zegen zullen ervaren.  
 
 

 
 In het Bijbelverhaal zien we eigenlijk 

twee lijnen: de menselijke lijn, die door 
Jozefs broers en de vrouw van Potifar is 
bedacht en de lijn van God, die al het 
menselijke onrecht overstijgt en 
uiteindelijk Jozef aanstelt tot 
onderkoning van Egypte. 

 

 

 
 
Jozef leert ons te volharden in moeilijke 
omstandigheden waar we zelf niets of weinig aan 
kunnen doen.  
 
 

 

We mogen in die omstandigheden zeker ook aan 
God vragen of Hij ons lot dragelijk wil maken. Ook 
Jozef heeft in de gevangenis veel gebeden. Hij 
bleef zo ook nauw met God verbonden.  
 
 
Hoe kun je in de ellende ervaren dat God je niet 
vergeet? 
God opent vaak onverwachts nieuwe wegen als 
oude wegen onbegaanbaar zijn geworden. In het 
Nieuwe Testament staat: ‘En zie Ik toon u een 
uitnemender weg.’ Deze tekst maakt God waar, 
als we biddend daarom vragen. Een nieuwe weg 
is vaak niet van tevoren zichtbaar of te overzien, 
maar het is bemoedigend om te weten dat God 
met die nieuwe weg voor ons al bezig is, ook al 
zien we die nog niet. Jozef legde de dromen van 
de schenker en de bakker uit, er kwam nieuw 
perspectief. Toch duurde het nog twee jaar 
voordat hij de dromen van de farao mocht 
uitleggen.  
 
 

 
 Hoopvol blijven leven is daarom van 

levensbelang. 
 

 

 
 
Maar onze hoop is ook zeker niet ongegrond: God 
vergeet ons niet, als wij in het gebed tot Hem 
roepen. Hij laat zich niet onbetuigd. De 
droomuitleg van de schenker en de bakker die 
ook uitkwam zoals Jozef voorspeld had, was een 
geweldige bemoediging, voor Jozef een duidelijk 
bewijs dat God hem niet had vergeten. 
 
 
Wat betekent het eigenlijk wanneer je iemands 
vertrouwen krijgt? 
Dit is eigenlijk het beginpunt van een belangrijke 
weg omhoog. Iedere mens heeft dit vertrouwen 
nodig om mentaal te kunnen groeien. 
 
Er zijn eigenlijk drie belangrijke stappen in onze 
mentale ontwikkeling waardoor we als mens ook 
daadwerkelijk gelukkig worden.  
De eerste belangrijke stap is dat we vertrouwen 
van onze medemens ontvangen. Vertrouwen om 
het leven te delen, in een huwelijk, om een 



16 
 

voorbeeld te geven, of vertrouwen om iets te 
mogen doen. Zoals Jozef de zorg voor het huis 
van Potifar en de zorg voor zijn medegevangenen 
als verantwoordelijkheid ontving, omdat Potifar 
en de gevangenbewaarder vertrouwen in Jozef 
stelden.  
De tweede stap is de uitgesproken waardering 
voor iets dat we gewetensvol en naar eer en 
geweten hebben volbracht. Jozef mocht, nadat 
hij het vertrouwen van de gevangenbewaarder 
had ontvangen, de dromen van de schenker en 
de bakker uitleggen. De waardering voor zijn 
gewetensvolle uitleg bleef echter aanvankelijk 
nog uit. 
Toen die waardering echter expliciet door de 
schenker werd uitgesproken bij de farao en deze 
Jozef uit de gevangenis liet halen opende dit voor 
Jozef een nieuw perspectief. Dit laatste is de 
derde belangrijke stap in onze mentale 
ontwikkeling: dat er nieuw perspectief is, of dat 
er nieuw perspectief ontstaat. 
 
 
Kan het vertrouwen op God geleerd worden? 
Het verhaal van Jozef geeft hierop een positief 
antwoord: 

‘’Dat wat jullie ten kwade hebben gedacht  
heeft God ten goede gedacht.’’  

 
Daarmee zegt Jozef in feite dat hij wel wist dat 
men hem veel kwaad bezorgd had, maar dat hij 
toch de inhoud van de dromen die hij kreeg nooit 
vergeten was. Jozef bleef vasthouden aan de 
dromen die God hem had gegeven en bleef 
vertrouwen op Hem.  
 
 

 
 Het gaat er bij het vertrouwen op God 

niet om dat we eerst aan allerlei 
voorwaarden moeten voldoen voordat 
we ons vertrouwen op God kunnen 
stellen. 

 

 

 
 
In feite kunnen we dit vertrouwen altijd in ons 
leven onvoorwaardelijk op God stellen. In die zin 
kan vertrouwen geleerd worden doordat we dit 
vertrouwen in praktijk brengen, beoefenen 

zogezegd. Op de toren van de Lebuïnus-kerk in 
Deventer lezen we heel eenvoudig: FIDE DEO, 
Vertrouw op God. Dit is in feite een opdracht aan 
ons allen. Het vertrouwen op God wordt ook 
nooit beschaamd. Hij wil ons in ons leven altijd 
nabij zijn. De strekking van het Jozef-verhaal is 
universeel. 
 
 
Opnieuw beginnen, in vertrouwen op God 
Wanneer anderen ons vertrouwen hebben 
geschaad, is dat heel pijnlijk en kan dat bij ons, 
net zoals dat bij Jozef, harde gevoelens losmaken 
of oproepen. Bij de eerste ontmoeting met zijn 
broers stelt Jozef zich waarschijnlijk om die reden 
ook heel hard op en wil hij van geen verzoening 
weten.  
 
 

 
 
 
Toch komt die verzoening er wel, maar deze komt 
later tot stand, het heeft tijd nodig, er is in 
tussentijd voor Jozef te veel gebeurd om zich 
zomaar te verzoenen. Hij wil eigenlijk alleen nog 
maar met Benjamin contact hebben, maar dit 
plan loopt anders af dan hij het zich voorgesteld 
had. Juda springt voor Benjamin in de bres en zo 
mislukt Jozefs eigenlijke plan. Dit moment van 
verzoening is voor Jozef en voor zijn broers heel 
emotioneel. Maar ook heel helend voor beide 
partijen. 
 
Wanneer wijzelf door onnadenkendheid of door 
wat voor reden dan ook het vertrouwen van 
anderen hebben geschaad is berouw en gebed 
om vergeving noodzakelijk.  
Als we geloven dat vergeving door Christus’ lijden 
mogelijk is, zelfs voor de moordenaar aan het 



17 
 

kruis was dit mogelijk, doen we nooit tevergeefs 
een beroep op God. We mogen dagelijks bidden 
om vergeving voor wat wij hebben misdaan. God 
zal dit gebed niet onverhoord laten.  
 
Daar mogen we op vertrouwen. Want Hij is de 
Waarachtige, een God die niet liegen kan. Dat 

laatste kan voor ons een geweldige troost zijn in 
de vaak leugenachtige wereld waar we in leven. 
Christus Jezus is de Weg, de Waarheid en het 
Leven. Hij is de Zoon van God en ook onze 
Verlosser. Hij neemt al onze zonden van ons weg, 
als we oprecht berouw daarvan hebben. Omdat 
Hij Zelf de Waarheid is.

 
 
 
 
Prof. dr. M.A. (Marten) van Willigen is bijzonder hoogleraar Bijbeluitleg Vroege Kerk, Theologische 
Universiteit Apeldoorn 
 
 
1 De bijbeltekst (Gen. 37: 13,14) suggereert zelfs dat Jozef zich hiervoor bij zijn vader aanbood: ‘Zie, hier ben ik.’ 
 
 
 
 
(terug naar de inhoudsopgave) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

---- 

+++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++  



18 
 

THEMA 
Vertrouwen in hen die met wantrouwen worden aangezien 
 

door Renilde van Wieringen 
 
 
Er was eens een man, zijn naam was Alcide Lataste en hij leefde in de 
negentiende eeuw (1832-1869). Op 25-jarige leeftijd meldt hij zich 
aan bij de Dominicanen. Hij wil graag tot deze orde gaan behoren. 
 
 

 
 
 
 
 

---- 

+++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++ 
 
Een Franse jongeman 
Voordat Alcide Lataste zich bij de dominicanen 
aanmeldt, heeft hij al een stuk levensweg achter 
de rug. Hij is geboren in een 19e eeuws burgerlijk 
gezin. In die tijd telden in een dergelijke 
omgeving gedetineerden en ex-gedetineerden 
niet mee. Ze werden beschouwd als het uitschot 
van de maatschappij. Met deze visie groeit ook 
Alcide Lataste op. Hij houdt zich niet bezig met 
gedetineerden of ex-gedetineerden, want dat 
hoort niet. Verder is hij jong en probeert hij zelf 
zijn weg in zijn leven te vinden. Dat blijkt niet 
mee te vallen, want zijn gezondheid is fragiel. Van 
jongstaf aan is hij ziekelijk van aard. 
Ook zijn pubertijd is niet eenvoudig. Wel haalt hij 
zijn diploma en zijn vader geeft hem vervolgens 
het advies om bij de belastingen te gaan werken 
en daarin carrière te maken. Alcide neemt het 
advies van zijn vader ter harte en gaat ermee aan 

de slag. Voor zijn werk en de daarbij behorende 
interne opleiding komt Alcide in diverse Franse 
plaatsen te wonen. 
 
 
Sint Vincentius-vereniging 
In een van die plaatsen maakt hij kennis met de 
Sint-Vincentiusvereniging. Voor die tijd was dat 
iets nieuws.1 Het is een vereniging die zich inzet 
voor mensen die letterlijk armoede lijden, maar 
ook voor mensen die geestelijk het zwaar te 
verduren hebben. 
Dat spreekt Alcide aan. En waar Alcide ook komt 
te wonen, hij meldt zich elke keer aan bij de Sint 
Vincentius-vereniging en doet onder andere aan 
huisbezoek en organiseert een gaarkeuken. 
 
Nadat hij op een dag een preek van een pater 
dominicaan heeft gehoord, verdiept hij zich in 



19 
 

deze orde en op 4 november 1857 meldt hij zich 
aan bij de Dominicanen. 
Hij wordt toegelaten en krijgt verdieping in 
geestelijk leven en in theologische vorming. Zijn 
kloosternaam wordt Jean-Joseph. 
 
 

 
 
Pater Jean-Joseph Lataste OP 
Foto website Nederlands - Dominikanerinnen von 
Bethanien 
 
 
Nieuwtestamentische vrouw 
Jean-Joseph volgt zijn studie in de plaats Saint 
Maximin La Sainte Baume, een plaats gelegen in 
Aix en Provence (in het zuiden van Frankrijk). 
Daar in die plaats werd – en dat wordt nog steeds 
– Maria Magdalena vereerd. Er wordt daar een 
reliek van haar bewaard. 
Jean-Joseph raakt in de ban van deze 
Nieuwtestamentische vrouw. Dat is niet alleen 
omdat de heilige Maria Magdalena een 
belangrijke heilige is voor de dominicanen, maar 
het is vooral omdat hij zich realiseert hoe Jezus 
deze vrouw, die door de toenmalige maatschappij 
werd veracht, gerehabiliteerd heeft. 
 
Op een dag (zo is in de Bijbel te lezen – Lucas 7:37-

38) is Jezus namelijk op bezoek bij hooggeplaatste 
mensen. Ze hebben Jezus uitgenodigd, maar de 
welkomstrituelen achterwege gelaten. Ze hebben 
Jezus geen water gegeven om zijn voeten te 

wassen, geen begroeting gegund, en geen olie 
over zijn hoofd gegoten. Dan komt er een vrouw, 
Maria Magdalena. Zij wast Jezus’ voeten met haar 
tranen; zij kust zijn voeten onophoudelijk en ze 
giet ook nog kostbare olie over zijn voeten. 
De hooggeplaatsten vroegen zich af of Jezus wel 
door had om wie het ging, namelijk om een 
vrouw die volgens hen een grote zondares was. 
Maar Jezus’ reactie is totaal anders. En díe reactie 
van Jezus ten opzichte van Maria Magdalena 
raakt Jean – Jozef ten diepste en zorgt voor een 
vernieuwing in zijn geloof. Maria Magdalena mag 
in de ogen van Jean-Jozef niet meer gezien 
worden als een grote zondares, maar als een 
door Gods toedoen voorname heilige. Zo 
voornaam zelfs dat Maria Magdalena de titel 
heeft gekregen: apostel der apostelen. 
 
 
Vrouwengevangenis 
Pater Jean-Joseph, een diepgelovige man en lid 
van de Dominicanen maakt naar aanleiding van 
de Nieuwtestamentische Maria Magdalena een 
diepe bekering door. En wanneer hij in 
september 1864 de opdracht krijgt om te gaan 
preken in het tuchthuis van Cadillac2, beseft hij 
door zijn vernieuwd geloof dat voor deze 
gedetineerde vrouwen verbetering mogelijk en 
zelfs meer dan noodzakelijk is.  
 
 

 
 De vrouwen die in deze Franse 

gevangenis moesten verblijven, waren 
tamelijk jong en veelal ongeletterd. 

 

 

 
 
Uit de jaarlijkse statistieken blijkt het sterftecijfer 
hoog te zijn en boven het landelijk gemiddelde te 
liggen. 
Pater Jean-Joseph gaat preken in deze 
vrouwengevangenis en geeft er ook 
aanbiddingsuren. 
Over zijn ervaringen schrijft hij onder andere: 

“Het volk verafschuwt deze vrouwen. Ze 
worden dievegges genoemd terwijl negen 
van de tien vrouwen misschien niet eens 
de minste diefstal gepleegd hebben. En u 
weet dat het woord ‘dievegge’ een 

https://bethanien-op.org/nederlands/
https://bethanien-op.org/nederlands/


20 
 

verborgen afkeer oproept, een 
instinctieve afkeer in de ziel opwekt. Het 
was half vijf in de ochtend. Ik was 
verbaasd om hun grote aantal en hun 
stille aandacht.”3 

 
 
Religieus leven voor ex-gedetineerde vrouwen  
Door pastorale gesprekken en met name door het 
biecht horen, wordt het pater Jean-Joseph 
duidelijk dat voor deze vrouwen religieus leven 
mogelijk moet zijn.  
 
 

 
 
 
Voor destijds was dit een geheel nieuw idee: ex-
gedetineerde vrouwen die de mogelijkheid 
zouden krijgen tot een religieus leven, dus die de 
mogelijkheid zouden krijgen tot een leven met 
groot sociaal aanzien. Want dat had het 
kloosterleven in Frankrijk in de 19e eeuw.  
 
 

 
 Vrouwen die eerst als gemarginaliseerd 

worden gezien en niet mee mogen 
tellen, met als gevolg daarvan een 
aanzienlijk grote kans op recidive, 
behoren volgens pater Jean-Joseph de 
mogelijkheid te krijgen op vernieuwd 
leven, zelfs op een vernieuwd leven met 
hoog aanzien. 

 

 

 
 
Pater Jean-Joseph komt dus met het voorstel om 
gedetineerde vrouwen bij hun vrijlating de optie 
te geven tot een religieus leven. Dit voorstel van 

pater Jean-Joseph staat in een enorm contrast 
met de gangbare ideeën over ex-gedetineerde 
vrouwen. 
 
 
Samen 
Zijn idee wordt niet meteen omarmd. 
Integendeel. Hij krijgt veel weerstand. 
 
Maar hij krijgt ook medewerking. Onder andere 
van weer een moedige vrouw. Namelijk van 
zuster Bernardine. Ze was reeds ingetreden bij de 
Dominicanessen (en wel in Tours). En ze dacht, 
toen ze hoorde over dit nieuwe idee van pater 
Jean-Joseph, dat ze zich zou gaan inzetten voor 
de hulp aan ex-gedetineerden, maar het blijkt 
totaal anders te zijn. Ze gaat sámen wonen en 
sámen leven met ex-gedetineerden, die haar 
medezusters worden. Dat was iets heel anders 
dan ze had gedacht. Maar ze gaat het aan. En met 
haar zuster Albéric. En nog anderen. 
 
Zo ontstaat er een nieuwe kloostergemeenschap, 
waarin iedereen – ondanks protesten – een 
kloosterkleed draagt. Niemand kan zien wie ooit 
veroordeeld is geweest en in de gevangenis heeft 
gezeten, en wie niet.  
De nieuwe kloostergemeenschap wordt een 
samenleving in solidariteit aan elkaar én in 
vertrouwen op God.  
 
Zuster Bernardine wordt de eerste moeder 
overste. Ze ontvangt de naam mère Henrica 
Domincia. Zuster Albéric, die met haar mee is 
gegaan, wordt zuster Marguerite-Marie. 
 
 
Nieuwe kansen 
De zusters hebben er vertrouwen in dat mensen 
die met wantrouwen worden aangezien, nieuwe 
kansen behoren te krijgen. Het nieuwe klooster 
wordt het ‘Huis van Bethanië’ genoemd. Mère 
Henrica Domincia vertrouwt pater Jean-Joseph 
volledig, kiest hem als haar geestelijk leidsman en 
werkt met de andere zusters onder andere onder 
het motto ‘gelukkig zijn zij wier verleden hen 
aanspoort tot grotere liefde’.4 
Ook in Nederland komt zo’n huis van de grond. 
Het eerst in Venlo in 1914.5 Er zijn nu nog steeds 
zusters, hoeveel op leeftijd, van de 



21 
 

Dominicanessen van Bethanië in Nederland, 
Duitsland en België. 
 
 
En nu? 
De opvang van vrouwen die in detentie zitten of 
hebben gezeten, is ook in deze eeuw onderdeel 
van de spiritualiteit. In 2012 wordt zuster Sara 
geïnterviewd over de vraag of het mogelijk is om 
de ex-vrouw van Marc D. op te vangen.6 Marc D. 
heeft zes meisjes misbruikt en vier van hen laten 
doodhongeren. Zijn ex-vrouw wordt medeplichtig 
bevonden.  
 
Zuster Sara behoort ten tijde van het interview 
tot een kleine communiteit van vier zusters van 
de Dominicanessen van Bethanië.  
 
 

 
 Op de vraag of er in haar congregatie 

nog steeds vrouwen met een 
gevangenisverleden worden opgenomen 
zegt ze geen ja en geen nee.  

 

 

 
 
Haar antwoord is een bewuste keuze omdat de 
achtergrond juist niet van belang is. Zuster Sara 
zegt in het interview dat hoe gruwelijk de daden 
ook zijn en hoe groot de pijn en het verdriet van 
de slachtoffers en nabestaanden ook zijn, iemand 
toch mens moet kunnen zijn.  
 
 
Vertrouwen 
Ook nu nog worden er nieuwe huizen en 
opvangplekken opgericht voor onder andere 
vrouwen die in moeilijkheden leven en misschien 
ook in justitiële inrichtingen hebben moeten 
verblijven. Deze nieuwe opvangplekken zijn niet 
van de Dominicanessen van Bethanië, maar deze 
zusters zouden er zo het voorbeeld voor kunnen 
vormen. Zo is er het ‘Overweeghuis’ is Utrecht. In 
dit huis kunnen vrouwen terecht die wensen uit 
de prostitutie te kunnen stappen.7 Het 
Overweeghuis in Utrecht is nog tamelijk nieuw.  
 
Eens was het ‘Huis van Betanië’ in Frankrijk 
nieuw. Maar de vrouwen hielden vol en hielpen 

elkaar. In juli 1867 (dat is kort na de oprichting) 
woonden er in het ‘Huis van Bethanië’ al zestien 
vrouwen, waarvan zes een justitiële achtergrond 
hadden.  
Dat werd trouwens niet zo benoemd. Ze kregen 
ook niet de naam ‘ex-gedetineerd’. Dat is ook niet 
de kern van iemand die in een justitiële inrichting 
heeft moeten verblijven. De kern is dat die 
persoon er toe doet, hoe diens levensweg ook is 
geweest, en dat deze mens een kind van God is. 
Dat vraagt om vertrouwen van allen in allen. 
 
 

 
 De zusters Dominicanessen van Bethanië 

in Montferrand-le-Château (Frankrijk) 
vertellen er zelf over. Zuster Paul Odile 
zegt:  

“Jezus is een vriend, een vriend op 
wie je kan rekenen, die nooit 
bedriegt en die nooit gemene 
streken uithaalt en in wie we 
volledig vertrouwen kunnen 
hebben. Dat is wat ik gedaan heb. 
Ik geef mijn onvoorwaardelijke 
vertrouwen. Ik weet dat Hij 
daarvan houdt; dat wij Hem onze 
totale en onvoorwaardelijke 
vertrouwen schenken.”8 

 

 

 
 
Ik heb diepe bewondering voor de zusters die de 
liefdevolle aandacht voor en omgang met 
gedetineerden van pater Jean-Joseph Lataste 
hebben opgepakt en waargemaakt in hun 
dagelijkse kloosterleven. En ook voor alle zusters 
die nog steeds leven vanuit dit geloofsgoed: 
vertrouwen, onvoorwaardelijk. 
 
Pater Jean Joseph is op 3 juni 2012 zalig verklaard 
en staat bekend als de ‘apostel van de 
gevangenissen’. Zijn feestdag is op 5 september. 
Een dag die binnen het R.-K. justitiepastoraat 
volop gevierd zou mogen worden. 
 
In de gevangenis van Butzbach (Duitsland, 
deelstaat Hessen) wordt een reliek van de zalige 
pater Jean Joseph ingebed bewaard en 
gekoesterd in een antipendium, gemaakt door 



22 
 

paramentenborduurster Susanne Bremer. 
Alexandre Haustrein, zielzorger in het R-k 
justitiepastoraat in Duitsland, heeft een icoon van 
de zalige vervaardigd.  
Dat gedetineerden nog steeds grote waardering 
hebben voor de zalige pater Jean-Joseph blijkt uit 
hun uitspraken, zoals:  

“Lataste betekent voor mij hoop,  

vertrouwen, waardering voor mijn eigen 
ziel. Hij is een voorbeeld, omdat hij in alle 
nederigheid de naastenliefde van God in 
praktijk brengt.” 

 
En ook: 

Lataste betekent voor mij menselijkheid. 
Hij zoekt de mens in de gevangene.” 

 
 
 
 
 
Dr. Renilde van Wieringen is pastoraal theoloog, werkzaam in het R.-K. justitiepastoraat, 
beeldend kunstenaar en redactielid Pastorale Verkenningen. 
 
 
 
 
1 De Sint-Vincentiusvereniging werd op 23 april 1833 opgericht door de Franse rechtenstudent Frédéric Ozanam 
(1813-1853). Deze vereniging is genoemd naar de heilige Vincentius a Paulo, die zich onder andere richtte op de 
organisatie van charitatieve werken. 
2 Cadillac ligt in Zuidwest Frankrijk. Het kasteel dat werd gebouwd tussen 1598 en 1634, werd in de 19e 
eeuw tot vrouwengevangenis gemaakt. Het heeft als gevangenis dienst gedaan tot 1952. 
3 Uit: Liefdadigheidspreek 407, ten gunste van Bethanië. 
4https://bethanien-op.org/nederlands/ (voor het laats bezocht op 31-10-2025) 
5 Zie: https://www.dominicanen.org/nl/over-ons/dominicanessen-van-bethanie (voor het laatst bezocht op 
31-10-2025) Daar staat het eerste prille begin in Nederland omschreven, dat in Huis zonder tralies nog is 
terug te lezen. Tevens geeft de website in het kort de ontwikkeling weer van de combinatie tussen 
contemplatie en actie. Tot die actie behoort na de Tweede Wereldoorlog op verzoek van de bisschop van 
Roermond de opvang van kinderen van gedetineerde NSB-ers. Zo werd een start gemaakt van het werk 
van kinderbescherming. De doelgroep van de opvang van vrouwen werd uitgebreid naar die van kinderen 
en jongeren. 
6 W.Houtman, Michelle Martin en de zusters, Nederlands Dagblad, 25 augustus 2012. 
7 Overweeghuis Utrecht – Keuzevrijheid voor vrouwen in de prostitutie (voor het laatst bezocht op 14 
november 2025) 
8 https://www.youtube.com/watch?v=bZtJHAnN3Ok&t=73s (voor het laatst bezocht op 14 november 
2025) 
9 https://gefaengnisseelsorge.net/an-einem-ort-an-dem-man-eigentlich-nicht-feiern-kann (voor het laatst 
bezocht op 14 november 2025) 
 
 
 
 
 
(terug naar de inhoudsopgave) 

---- 

+++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++  

https://bethanien-op.org/nederlands/
https://www.dominicanen.org/nl/over-ons/dominicanessen-van-bethanie
https://overweeghuisutrecht.nl/
https://www.youtube.com/watch?v=bZtJHAnN3Ok&t=73s
https://gefaengnisseelsorge.net/an-einem-ort-an-dem-man-eigentlich-nicht-feiern-kann


23 
 

THEMA 
Wantrouwen voedt wantrouwen  
 

door Heleen Heidinga en Elizabeth van Dis 
 
 
 
Stichting Buurtpastoraat Utrecht (BPU) heeft de missie om de meest 
kwetsbare buurtbewoners liefdevol en trouw bij te staan in verschillende 
Utrechtse buurten.  

 

 
 
 
 
 
 

---- 

+++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++ 
 
Werkwijze 
Wij werken relationeel en in de leefwereld volgens de 
presentiebenadering, waarbij we aansluiting zoeken in 
de leefwereld en kijken dan wat we kunnen 
betekenen.We zijn veel op straat en op centrale 
plekken in de buurten waar bewoners met ons in 
contact komen. Door deze toegankelijke werkwijze 
krijgen wij contact met bewoners die vaak nauwelijks 
in beeld zijn bij reguliere hulpverlening. In dit artikel 
gaan we in op de thematiek rond vertrouwen en 
wantrouwen aan de hand van het verhaal van Jair.  
 
 
Veel wantrouwen 
‘Vertrouwen komt te voet en gaat te paard’. Dit is 
tekenend voor wat wij in onze buurten zien gebeuren. 
Er heerst veel wantrouwen; naar buren, 
hulpverleners, instanties en jegens de politiek. 

Andersom is er ook veel wantrouwen vanuit instanties 
richting bewoners. Buurtbewoners die met 
overheidsinstanties te maken hebben, worden 
overmatig gecontroleerd en moeten allerlei bewijzen 
en verklaringen uploaden in ingewikkelde digitale 
systemen voordat zij ergens aanspraak op kunnen 
maken. Elke keer weer moeten mensen met hun 
billen bloot.  
 
 
Aan den lijve ondervonden 
In ons werk maakten we verschillende keren mee dat 
bewoners actief gewantrouwd werden door de sociale 
recherche van overheidsinstanties als DUO, de 
gemeente of het UWV.  
 
Jair (gefingeerde naam) heeft de impact van dit 
wantrouwen aan den lijve ondervonden. 

 



24 
 

 



25 
 

Impact 
Het verhaal van Jair laat zien wat de overmatige 
controledrang van de overheid voor enorme impact 
kan hebben op iemands leven. Jair is een man die 
ondanks een ingewikkelde thuissituatie, keihard heeft 
gewerkt om zijn leven op de rit te krijgen: hij had een 
middelbareschooldiploma, ambities en mogelijkheden 
om te studeren. Om zijn onrustige thuissituatie te 
ontvluchten besloot hij bij zijn zus te gaan wonen. Dit 
lijkt een mooi voorbeeld van iemand die de regie pakt. 
Echter werd hij enorm tegengewerkt uitgerekend 
door een overheid die 'eigen regie en eigen kracht 
predikt.'   
 
 
Precair 
Jair zoekt contact met een buurtpastor die zijn 
leefwereld kent en door zijn familie vertrouwd wordt. 
Dat geeft hem het vertrouwen om hulp te durven 

vragen en zijn verhaal te delen. In ons werk zijn we 
ons ervan bewust dat vertrouwen heel precair is en 
dat we dat niet moeten beschamen.  
We zijn gevoelig voor de kwetsbaarheden die een 
buurtbewoner durft te tonen. In de relatie die we met 
de buurtbewoner hebben opgebouwd, kunnen we 
soms ook een zakelijke boodschap van een instantie 
ondertitelen. Andersom gaan we mee naar afspraken 
met instanties om als steun of stemversterker voor 
een buurtbewoner te fungeren; wij zien het als onze 
opdracht om andere professionals gevoelig te maken 
voor de mens en diens geschiedenis achter alle 
papieren. Dat vergt moed: van de buurtbewoner om 
opnieuw een professional in vertrouwen te durven 
nemen, van de buurtpastor om haar mond open te 
doen als de mens vergeten wordt, en van de 
professional aan de andere kant van de tafel: om 
vertrouwen te geven door de ruimte te durven 
pakken die er heel vaak wel is.

 
 
 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 Heleen Heidinga  
 

Elizabeth van Dis  
 
 
buurtpastores bij  
Stichting Buurtpastoraat Utrecht 
 

 

 
 
 
 
Naschrift redactie: Kort nadat dit artikel bij ons binnenkwam, schreven de auteurs ons dat Stichting Buurtpastoraat, 
wegens gebrek aan financiële middelen, haar activiteiten helaas met ingang van 2026 moet beëindigen.    

 
 
(terug naar de inhoudsopgave) 
 

---- 

+++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++  



26 
 

THEMA 
Wantrouwen in het aardbevingsgebied  
 

door Wilco Bosman 
 
 
 
 
Er is geen keukentafel die ik heb bezocht waar vertrouwen niet 
impliciet of expliciet een belangrijk thema is.  
Als geestelijk verzorger in het aardbevingsgebied valt op dat  
niet alleen de relatie met instanties is aangetast, maar ook de  
relatie met anderen in het algemeen, en niet zelden de relatie 
 met het zelf. Al deze relaties zijn op een bepaalde manier  
beschadigd in het vertrouwen.  
 
Maar wat betekent dat precies? Hoe ziet dat eruit? En kan dat nog 
herstellen?  
 
  
 
 

---- 

+++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++ 
 
Wat is vertrouwen?  
In het aardbevingsgebied is vertrouwen een 
centraal thema dat in verschillende situaties 
terugkeert. Het speelt een rol tussen bewoners 
en de overheid, maar werkt ook door in de relatie 
tot betrokken partijen, buren, naasten en 
uiteindelijk in de relatie tot zichzelf. In dit artikel 
wil ik vooral kijken naar hoe het eerste – de 
relatie met overheid en instanties – doorwerkt in 
die andere relaties.  
 
Om dat goed te doen, moeten we onderscheid 
maken tussen verschillende vormen van 
vertrouwen. Mensen kunnen hun vertrouwen 
verliezen in de competentie van het systeem en 
de mensen die daar werken. Dit zorgt ervoor dat 
zij zich lamgeslagen, in de steek gelaten en 
machteloos voelen. Maar procedures en 
omstandigheden kunnen ook zorgen voor een 
verlies van vertrouwen in de goedheid en 

intenties van de ander. Dit beschadigt het 
vertrouwen in mensen, in systemen, en soms 
zelfs in relaties die daar los van staan. Vaak gaat 
het om een combinatie van beide.  
Het resultaat is dat mensen zich niet meer 
kwetsbaar durven op te stellen, omdat zij niet 
geloven dat de ander zorgvuldig met hun 
problemen om kan gaan.  
 

 
Waar komt dat wantrouwen vandaan?  
Wantrouwen in Groningen is niet iets van 
gisteren, maar heeft lange en complexe aanloop 
gehad. Het is te veel om hier volledig te 
beschrijven, maar het wantrouwen van de 
Groningse bewoners in de provincie heeft een 
geschiedenis die voor sommige bewoners 
vandaag de dag nog net zo levend is als dertig 
jaar geleden. Zo was het tot kort geleden nog de 
norm om zelf te bewijzen dat je huis was  



27 
 

aangetast door de aardbevingen, een 
onmogelijke opdracht. Hoe dat wantrouwen nog 
steeds doorwerkt verdient een eigen essay, maar 
benoemen is noodzakelijk.  
 
 

 
 Dertig jaar geleden waren de bevingen 

voor veel mensen al een feit, evenals de 
scheuren die daardoor ontstonden. Toch 
werden ze niet erkend. 

 

 

 
 
Financiële belangen wogen zwaarder dan de 
veiligheid van bewoners, en zorgen werden 
weggedrukt. Individuele bewoners moesten het 
opnemen tegen de advocaten van de NAM; soms 
kregen ze compensatie, maar vaak genoeg niet. 
Waarschuwingen werden genegeerd. Advocaten 
van Shell en NAM maakten zich soms schuldig 
aan extreme ontkenning door schade toe te 
schrijven aan bijvoorbeeld een granaat uit de 
Tweede Wereldoorlog die diep onder de grond 
zou zijn afgegaan.  
Sinds de aardbeving in Huizinge kwam landelijke 
erkenning op gang. Toch speelt wantrouwen – 
ondanks dat de tijd van zulke extreme 
ontwijkacties voorbij lijkt – nog steeds een grote, 
soms dominante rol.  
 
 
Wat doen wij?  
Wij komen bij mensen en sluiten zonder doel of 
oordeel aan. Wij komen in de eerste plaats 
luisteren en zijn ons bewust van de kwetsbare 
situatie waar mensen zich in kunnen bevinden.  
 
De waarde van onze positie zit hem er misschien 
in dat we wel onderdeel zijn van een groter 
systeem, maar niet horen bij de NCG, IMG of 
andere instituten waar bewoners een 
ingewikkelde relatie mee hebben.  
  
Daarnaast handelen we vanuit het begrip dat de 
ander de autoriteit is op zijn eigen situatie, 
waardoor we bijvoorbeeld goed begrijpen dat je 
bepaalde uitspraken moet vermijden. Een 
bekende zin is:  
‘Maar je krijgt er toch een mooi huis voor terug?’  

of:  
‘Zijn er misschien ook lichtpuntjes?’  
Hoewel we deze uitspraken niet nooit doen, gaat 
het vooral om timing en context.  
Wij geloven dat de wanhoop en pijn die mensen 
voelen echt bestaat en dat dit ruimte en 
erkenning verdient. Wanneer iemand erg 
ontredderd is en dit je eerste reactie is, verlies je 
het vertrouwen vaak direct. In oplossingen 
schieten, focussen op het positieve, oordelen, of 
meteen praten over herstel van vertrouwen, 
zorgt ervoor dat je de problemen die er spelen 
bagatelliseert – met opnieuw verlies van 
vertrouwen als gevolg.  
Het verhaal heeft ruimte nodig. Het is belangrijk 
om te erkennen dat mensen onrecht is 
aangedaan. De gaswinning is geen ongeluk dat 
mensen simpelweg is overkomen; er ís onrecht 
gepleegd.  
 
 

 
 Sommige mensen zitten al zo lang in een 

onhoudbare situatie dat het lastig is om 
nog aan iets anders te denken dan hun 
eigen dossier. 

 

 

 
 
Mensen die niet begrijpen wat de bewoners 
meemaken zijn geneigd dit snel te bestempelen 
als overdreven en een kwestie van houding. Onze 
kijk daarop is dat langdurig leed wellicht kan 
leiden tot zwart wit denken en dat er altijd ruimte 
moet zijn voor nuance, maar de grieven van 
mensen verdienen het om gehoord te worden 
zoals ze deze meemaken. Het vraagt oprechte 
aandacht, erkenning en tijd om samen met de 
bewoner die eventuele nuance te vinden.  
We staan naast de bewoner zonder de ander 
totaal te veroordelen, maar erkennen wel het 
aangedane onrecht voor wat het is – zonder de 
pijn en boosheid te relativeren of te 
pathologiseren.  
  
 
Toch zijn er momenten van vertrouwen  
Er zijn mensen die het lukt om vertrouwen vast te 
houden, zelfs wanneer alles lijkt te spreken tegen 
het idee dat zij zo gezien worden. Het meest 



28 
 

hoopvolle is misschien wel dat bewoners die al 
vijf jaar in een traject zitten toch kunnen zeggen: 
‘We gaan er met vertrouwen in vandaag.’ 
of: 
‘Ik wil vooral een excuus, dan is het goed.’ 
 
Binnen instanties zijn er teamleiders die ons 
benaderen voor inzicht en perspectief. Zij willen 
trainingen volgen om bewoners beter te 
begrijpen. Maar juist dat wijst op een dieper 
probleem: het is ontzettend moeilijk om de geest 
van een instantie te veranderen. Niet omdat 
mensen niet willen, maar omdat die instanties 
gebouwd zijn op principes die op zichzelf goed 
zijn – rechtvaardigheid en gelijkheid voor 
iedereen die met het systeem te maken heeft.  
 
Alleen: wat als juist de mensen voor wie het 
bedoeld is, beschadigd raken door die manier van 
werken? Dan worden zelfs de meest nobele 
principes gevaarlijk wanneer ze uitsluitend 
binnen hun eigen logica worden doorgevoerd. Er 

is kennelijk meer nodig – en gelukkig lijkt die 
ruimte er nog steeds te zijn. 
Hoe aangetast het vertrouwen ook is, veel 
mensen doen nog steeds de deur open voor wie 
wil luisteren. Niet altijd, maar vaak genoeg. En 
hoewel zij instanties niet vertrouwen, delen zij 
hun verhalen wel met elkaar, op plekken waar zij 
zich veilig voelen. En als wij dan luisteren bestaat 
er kennelijk toch ook voor ons als professional 
alle ruimte om fouten te mogen maken. 
Zo vertelde een bewoner mij dat iemand van een 
instantie tegen hem zei: 
‘Ik zie dat je heel boos bent.’ 
Hij legde uit hoe miskennend die uitspraak voor 
hem was. Ik reageerde: 
‘Wauw, ik kan me voorstellen dat je je dan heel 
onvrij vóélt.’ 
‘Nee,’ zei hij verontwaardigd. 
‘Ik bén onvrij.’ 
Ik knikte. Ik begreep wat ik verkeerd had gedaan. 
Ik bood mijn oprechte excuses aan en hield 
daarmee het vertrouwen intact.

 
 
 

 
MA. Wilco Bosman 
Geestelijk verzorger 
 
 
De gaswinning in Groningen zorgt niet alleen voor schade aan de huizen, maar ook voor schade aan de 
levens van mensen. Geestelijke Verzorging Aardbevingsgebied biedt geestelijke verzorging voor iedereen 
die geraakt wordt door gevolgen van de gaswinning. Daarnaast signaleert GVA als de menselijkheid in het 
aardbevingsgebied onder druk komt te staan en brengt dit onder de aandacht bij betrokken organisaties. 
Zie ook de website www.gvagroningen.nl  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
(terug naar de inhoudsopgave) 
 

---- 

+++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++  

http://www.gvagroningen.nl/


29 
 

THEMA 
Als een hert 
 

door Kick Bras 
 
 
 
 
‘Zoals een hinde smacht 
naar stromend water, 
zo smacht mijn ziel 
naar u, o God. (Psalm 42)’ 
 

 
 
 
 
 

---- 

+++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++ 
 
Verlangen 
Kun je naar God verlangen? Waar verlang je dan 
eigenlijk naar? Naar Iemand die van boven af 
ingrijpt? Die zomaar, op wonderlijke wijze, 
verandering brengt in je leven? Verlangt en 
verwacht degene die je begeleidt dat? Verlangt 
de dichter van Psalm 42 dat? Wat bedoelt hij als 
hij zegt: ‘Zoals een hinde smacht naar stromend 
water, zo smacht mijn ziel naar u, o God?’ 
 
Uit het vervolg wordt duidelijk, dat hij verlangt 
om weer mee te mogen gaan op pelgrimage naar 
de tempel in Jerusalem. Met weemoed denkt hij 
terug aan hoe dat voorheen ging. Hoe hij meeliep 
in een dichte stoet, te midden van een feestende 
menigte optrok naar Gods huis. Hij kan dat 
blijkbaar niet meer. Want hij woont niet meer in 
Israël. Hij woont nu in Syrië, dicht bij de berg 

Hermon, onder een volk, dat niet in zijn God 
gelooft en dat hem zelfs bespot met de vraag: 
waar is dan jouw God? Waarom hij daar woont, 
in dat buitenland, weten we niet. Is hij gevlucht? 
Is hij uitgeweken vanwege hongersnood? Maar 
hij heeft het daar in zijn gastland niet naar zijn 
zin.  
Zijn verlangen naar God heeft dus veel te maken 
met verlangen naar terugkeer in zijn eigen land, 
met zijn eigen mensen de grote feesten kunnen 
vieren bij de tempel in Jerusalem. Ik denk dat wij 
ons dat verlangen wel voor kunnen stellen. Het is 
het heimwee dat we tegen kunnen komen bij 
onze mensen in de gevangenis. Het heimwee 
naar vrienden en familie. Misschien ook het 
heimwee naar het thuisland. Maar is dit nu 
verlangen naar God? Bij de dichter van Psalm 42 
zeker wel.  



30 
 

Gerechtigheid 
Toch denk ik dat er nog meer te zeggen valt over 
zijn verlangen naar God. Psalm 43, wat eigenlijk 
een vervolg is van deze Psalm, begint met: ‘Doe 
mij recht, God.’ God is de garant van het recht. 
Als je aan God denkt, moet je denken aan recht 
en gerechtigheid. Verlangen naar God is vooral 
ook verlangen naar gerechtigheid. Ook dat 
kunnen wij wel invoelen. 
 
In alle godsdiensten is God de hoogste morele 
instantie. In God geloven betekent moreel besef 
hebben. Weten dat je je als mens verantwoorden 
moet tegenover God, die volmaakte 
gerechtigheid is. Niet dat God ons altijd precies 
voorschrijft wat wij doen moeten. Vooral bezielt 
hij ons met moreel besef. Dat je weet dat je niet 
maar alles doen kunt wat je instincten je zeggen.  
 
 

 
 Verlangen naar God betekent verlangen 

naar eerbiediging van mensenrechten, 
naar eerlijkheid en normbesef in de 
omgang met mensen. Soms besef je ook, 
dat je zelf daarin ernstig tekortgeschoten 
bent. 

 

 

 
 
Dan betekent verlangen naar God zoiets als 
verlangen naar vergeving. Dat verlangen zal een 
rol spelen in de harten van hen die we 
begeleiden. Zo kan het verlangen naar recht 
samengaan of strijden met een verlangen naar 
vergeving. De geestelijk verzorger doet er goed 
aan deze verlangens bij de begeleide te 
verkennen.  
 
 
Diepe crisis 
Bij de dichter van Psalm 42 gaat het verlangen 
wel erg door de diepte heen. Hij spreekt zichzelf 
steeds weer toe: Wat ben je bedroefd, mijn ziel, 
en onrustig in mij. Het lijkt erop, dat hij 
persoonlijk in een diepe crisis zit. Hij zegt tegen 
God: ‘Waarom vergeet U mij? Waarom ga ik 
gehuld in het zwart, door de vijand geplaagd?’ 
Het is zwart geworden van binnen. Hij voelt zich 
van God verlaten. Dit pijnlijke gevoel van 

verlatenheid, van het niet meer weten, dat 
noemen we ook wel de nacht van de geest. Dan 
weet je zelf niet meer hoe je het licht aan moet 
doen. Hoe zal het ooit weer dag worden van 
binnen? Dit kan heel herkenbaar zijn bij de 
begeleide. Net als de psalmist spreek je jezelf dan 
voortdurend toe: Wat ben je bedroefd mijn ziel 
en onrustig in mij. Wat is er toch met jou aan de 
hand? Waarom maak je je zoveel zorgen? 
Waarom voel je zoveel angst? Zo proberen we 
onszelf dan uit de put te praten, maar het lukt 
ons niet om het licht in onze geest weer aan te 
doen. Dat lukt ook de dichter uit deze Psalm niet. 
Telkens lijkt het alsof hij zich moed in gepraat 
heeft, dan klinken er hoopvolle woorden, maar 
dan zakt hij toch weer terug in zijn onrust en 
verdriet. Daarom richt hij zich tot God. Hij noemt 
Hem: de God die mij ziet en bevrijdt. In het hier 
en nu van zijn zorgen en angsten verlangt hij 
ernaar gezien te worden. En dan hoopt hij dat 
God die hem ziet, hem ook zal bevrijden.  
 
 
Dat God jou ziet 
Wat zeg je eigenlijk, als je zegt dat je ernaar 
verlangt dat God je ziet? Je verlangt er dan naar 
dat God jou ziet in jouw ellende van dit moment, 
in de duisternis van je geest, in het verdriet en de 
eenzaamheid die je nu ervaart. Je verlangt ernaar 
dat je gezien wordt, gekend wordt, dat jouw nood 
gepeild wordt. Je verlangt naar nabijheid in jouw 
innerlijke strijd. Misschien krijg je bezoek, 
bijvoorbeeld van de geestelijk verzorger.  
 

 
 
 
Je spreekt je uit, en de ander luistert. Die ander 
begrijpt jou. Die ander geeft jou geen goede raad, 
draagt geen oplossingen aan. Bagatelliseert jouw 
verdriet niet. Maar is eenvoudig een tijdje bij je, 



31 
 

begrijpend nabij. En als die ander weg is, voel je 
je toch opgelucht. Misschien zelfs heb je het 
gevoel alsof God in die ander jou nabij was. Daar 
verlangt de dichter van Psalm 42 naar: naar Gods 
nabijheid. Ook al is het donker om mij heen. Ook 
al is mijn eigen ziel verdrietig en onrustig. Ik ben 
niet alleen. En ook al grijpt U niet in van bovenaf. 
Ook al zwijgt U als ik tot U spreek. Uw zwijgende 
aanwezigheid geeft mij rust.  
 
 
Rust vinden 
Ik denk dat deze dichter dat vooral bedoelt, als hij 
zegt: ik verlang naar God. Dan bedoelt hij: ik 
verlang ernaar om rust te vinden in God. Ik denk 
dat dat het diepste verlangen is van vele, 
misschien wel alle mensen. Als we zeggen: ik wil 
rust vinden in God, dan bedoelen we niet dat we 
in slaap gesust willen worden, dat we vluchten 
voor onze verantwoordelijkheid. Maar we 
bedoelen dat we zoeken naar een houvast, een 

rustpunt, een basis waar we kracht kunnen 
vinden om het leven aan te kunnen. En die rust, 
die vinden we alleen in een alomvattende liefde. 
Door alles heen, door hoogte en diepte. Die ons 
niet loslaat, die ik noem met Psalm 42 ‘mijn God 
die mij ziet en redt.’  
 
De dichter zingt zich in deze Psalm toe naar dit 
rustpunt, naar deze basis, naar dit basale 
vertrouwen. En dan spreekt hij een woord uit dat 
hem opent naar een nieuwe toekomst. Dat is het 
woord hoop: Hij zegt tegen zijn ziel: ‘Vestig je 
hoop op God, eens zal ik hem weer loven.’  
 
Wanneer dat zijn zal, dat weet hij niet. Dat kan hij 
niet vastleggen. En hoe zijn lot er dan precies uit 
zal zien, daarvan heeft hij geen kennis, daarover 
heeft hij nog geen controle. Maar met dat hij zijn 
hoop vestigt op God die hem ziet, opent hij een 
venster in zijn geest waardoor de frisse lucht van 
de toekomst naar binnen komt waaien.

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Kick Bras is emeritus predikant en auteur van boeken over spiritualiteit 
 

 

 
 
 
 
 
(terug naar de inhoudsopgave) 

---- 

+++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++  



32 
 

THEMA 
‘Omwille van Zijn trouw’  
Psalm 44 als vertrouwen dwars door wantrouwen heen 
 

door Theunis Veenstra 
 
 
 
In de stilte van mijn cel 
150 psalmen van gevangen 
NBG, Adveniat, eerste druk 2024 
Psalm 44, p. 81-83 
 
 
 
Voor de jubileumbundel ‘In de stilte van mijn cel’, uitgebracht ter 
gelegenheid van 75-jaar protestants- en rooms-katholiek 
justitiepastoraat, heb ik in de PI met mijn Bijbelgespreksgroep psalm 
44 hertaald.  
  

 
 

---- 

+++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++ 
 
Drie stukken 
In de gespreksgroep beginnen we met het 
opknippen van de tekst in drie stukken. Dit zien 
we in de bundel niet terug, maar hieronder wel 
bewust eindtekst en bespreking in drieluik.    
 
 
1. Een terugblik op Gods daden in het verleden 
(de verzen 2–9) 
De hele familiegeschiedenis door 
Is ons van U verteld 
U gunde onze ouders een plek om op te leven 
Ze stonden erbij en keken  
Als naar een wonder 
Land onder hun voeten 
Het ging hen te boven 
Drop je knife en  
Doe wat met je life. 
Zo toonde u de mensen 
Vóór ons hoe dat ging: 

Met elkaar samenleven 
In het land waar U koning bent. 
En nu zijn wij dan aan de beurt 
Om de eer in de familie te houden 
Om het geloof in U te laten klinken 
Als muziek in de oren.  
 
 
2. Een klaagzang over Gods afwezigheid in het 
heden. (Idem, 10–23) 
Maar Heer,  
Ze hebben de radio’s  
Van onze cellen verwijderd 
Net als de vogelkooien 
We zijn nu zelf de gekooiden 
Maar ons halen ze niet weg.  
Wij zijn het bokje 
Dat verhaal van onze familie 
Dat U er altijd bent 
Blijft dat dan verleden tijd? 



33 
 

In het vandaag de dag 
Horen we de spot  
Iedere avond op de televisie 
En binnen is er de blik van de PIW-er 
En van de directeur 
De ene keer vernietigend,  
De andere keer opbouwend. 
En dat weet je nooit van tevoren 
We zijn toch al gestraft? 
Waarom dan nog een keer? 
 
 
3. Een gebed om herstel en redding (idem, 24–
27) 
En dan toch die Bijbel  
Op de plank naast het bed 
Uw woorden die 
Een weg wijzen om te gaan 
Maar die ook  
Aan ons knagen in de nacht 
Want altijd weer die die stemmen  
Over de muur heen 
De hele wereld valt over ons heen  
Is dat dan de prijs van geloven? 
Zo ongeveer gaan bij ons 
De gordijnen open. 
Een nieuwe dag. 
Wij zijn er klaar voor.  
Nou U nog.  
Kom bij ons binnen Heer  
Toon ons Uw liefde 
Het leven gaat niet buiten U om.  
Hoor ons gebed,  
Als een S.O.S. 
Save Our Souls 
 
 
Ten aanzien van 1:  
de terugblik op Gods daden in het verleden 
Een aantal deelnemers benoemt hoe ze zijn 
grootgebracht met kerk en geloof en dat dit 
houvast en vertrouwen heeft gegeven, of zoals de 
psalm schrijft: ‘de hele familiegeschiedenis door is 
ons van U verteld.’  
 
Bij het merendeel van de groep is dit niet het 
geval. Maar iedereen staat open voor wat de 
Bijbel te bieden heeft. Diep van binnen wordt dit 
gevoed door een verlangen naar herstel. Bij de 
aarzeling of dit ook voor jou bestemd is voegt zich 

het vermoeden van een God die geen mens 
afwijst.  

‘Zoals u de mensen vóór ons toonde hoe 
dat ging: met elkaar samenleven, in het 
land waar U koning bent, zo zijn wij nu 
aan beurt’. 

 
 
 
Ten aanzien van 2:  
een klaagzang over Gods afwezigheid in het 
heden 
Psalm 44 is in al haar vezels een zogenaamde 
‘klaagpsalm’. Maar ook zónder het weeklagen van 
deze tekst beginnen de bijeenkomsten vaak met 
een klaagzang, en wel van de deelnemers zelf. Er 
gebeurt namelijk iedere dag wel iets in de PI en 
dat vraagt om een ‘adres’ om stoom af te blazen. 
Dat kan op veilige wijze bij de dominee, want die 
rapporteert niet. Het wantrouwen en gemopper 
heeft daarmee geen gevolgen voor de op- of 
afwaardering van plus-programma’s en de 
toewijzing van populaire baantjes binnen het 
penitentiaire decoratiestelsel.  
 
Daar komt nog iets anders bij: de buitenwereld 
denkt bij een gevangenisstraf vaak aan wat men 
ziet: hoge muren, hekken, tralies en deuren die 
op slot gaan. Bij de gedetineerde zelf is er echter 
sprake van een ander soort vrijheidsbeperking. 
Zijn gevoel van onvrijheid is met name de 
begrenzing van autonomie en de complexe 
afhankelijkheid van dagprogramma’s en 
ambtelijke procedures. 
 
In een bajes moet je voor van alles en nog wat 
toestemming en uitleg vragen: verlof, een 
bezoekaanvraag, het invoeren van een gitaar, of 
de volgende stap in de rechtsgang. Als 
justitiepredikant zie ik dagelijks hoe 
inrichtingswerkers en casemanagers werken als 
een ploegpaard om in aandacht en uitleg een 
duidelijke voor te trekken in de akker waarin 
mensen zijn weggezakt. Vanuit de cel is echter 
moeilijk te volgen waar zich dit proces van 
besluitvorming afspeelt. De stap naar beklag, 
waar iedere gedetineerde recht op heeft, wordt 
dan al snel verleidelijk. Door personeelstekort en 
stapeling van klachten die op voorhand al 
kansloos lijken, maar toch behandeld moeten 



34 
 

worden, duurt dit echter vaak langer dan 
gewenst.  
Als justitiepredikant motiveer ik de gedetineerde 
altijd om het gevoelde onrecht of wantrouwen 
eerst in onderling gesprek met de directie aan te 
kaarten. Voelt de klager zich hierin niet gehoord 
en doet hij alsnog een beroep op het beklagrecht, 
dan geeft me dat het goede gevoel dat hij nog 
niet is afgestompt. En wat de klagers in mijn 
gespreksgroep betreft: ze hebben de Bijbel aan 
hun zijde, want heel psalm 44 is een 
beklagschrift. God krijgt er flink van langs: ‘dat 
verhaal van onze familie (dus van ons 
geloofsvertrouwen): dat U er altijd bent. Blijft dat 
dan verleden tijd?  
Als je tegen God zelf mag klagen en uitspreken 
dat hij zwijgt, hoeveel te meer dan tegen zijn 
grondpersoneel! Mijn tafelgenoten gaan dan ook 
helemaal los in hun wantrouwen:  

‘We horen de spot iedere avond op de 
televisie. En binnen is er de blik van de 
PIW-er, en van de directeur. De ene keer 
vernietigend, de andere keer opbouwend. 
En dat weet je nooit van tevoren… We zijn 
toch al gestraft? Waarom dan nog een 
keer?’ 

Zo, dat lucht op. We nemen even pauze. Koffie en 
koek brengen ons tot bedaren.   
 
 
Ten aanzien van 3:  
een gebed om herstel en redding.  
Psalm 44 beweegt zich tussen polen van 
wantrouwen en vertrouwen. De tekst 
weerspiegelt de worsteling van een gelovige 
gemeenschap die zich verlaten voelt door God, 
ondanks haar trouw en de herinnering aan 
vroegere daden van verlossing. Mijn 
gespreksgroep is tot nu toe ook zo’n klagend 
gezelschap. Tot gedurende de bijeenkomst, laten 
we maar zeggen: ‘na de pauze’, de toon 
verandert. Vanwaar deze omslag?  
Als ik ernaar vraag noemen ze als eerste dat het 
oplucht om er over te praten. Niet alleen in de 
gespreksgroep, maar ook met bijvoorbeeld al die 
vrijwilligers uit omliggende kerken die wekelijks 
de diensten in de Bajes bezoeken als blijk van 
belangstelling en solidariteit van buiten naar 
binnen. En wat te zeggen van de bezoekers en 

vrijwilligers van Gevangenenzorg en van Exodus, 
de donateurs van Stichting Volharding met hun 
gratis Bijbels en boeken vol geloofsverdieping. 
Samen met vele andere instanties vormen zij de 
jaarringen van vertrouwen gedrapeerd rond het 
wantrouwen van de gevangene.   
‘Maar sla je nu niet een belangrijke groep over’? 
De tafelgenoten kijken me aan. ‘Ik bedoel jullie 
zelf’, zo antwoord ik op mijn eigen vraag. ‘Als de 
vrijwilligers en hulpverleners huiswaarts keren en 
de celdeur gaat op slot, zijn jullie het die vanaf ‘de 
plank naast het bed’, naar een boek grijpen’. Met 
daarin de roep van het voorgeslacht, als gelovige 
protesteerders: ‘Word wakker Heer, waarom 
slaapt U? (Vers 24, NBG-vertaling). 
 
 
‘Verzin een echo op deze woorden’ zo daag ik 
mijn gespreksgenoten uit. Zij kruipen schuchter 
uit de schulp en voegen de volgende tekst toe 
aan ‘hun’ psalm:  

‘Uw woorden die een weg wijzen om te 
gaan, maar die ook aan ons knagen in de 
nacht’. ‘Want altijd weer die die stemmen 
over de muur heen. De hele wereld valt 
over ons heen. Is dat dan de prijs van 
geloven?’. 

 
Het gevecht van de mens in het donker: geen 
zicht voor ogen, binnen in je is de sfeer 
vertroebeld en ook de buitenwacht ziet je niet 
zitten. Houd het dan maar eens vol. Maar ‘blijf 
juist dan roepen, klagen, protesteren’, zo houdt 
de oertekst van psalm 44 ons voor. ‘Bid tegen de 
klippen op tot God, als die lijkt te slapen, - in het 
vertrouwen, ofwel het geloof dat Hij, omwille van 
Zijn trouw, zal ontwaken’.  
De zuurstofkraan van dit klaaglied gaat verder 
open. Met vereend geloof nemen de arrangeurs 
van psalm 44 de pen op voor de laatste frase:  

‘De gordijnen open’. ‘Een nieuwe dag’. 
‘Wij zijn er klaar voor, Heer’. ‘Nou U nog’. 
‘Hoor ons gebed’.  
 
 
 
 

Ds. Theunis Veenstra is justitiepredikant in PI 
Veenhuizen en in FPC Mesdag te Groningen 

  



35 
 

 

 
 
 

---- 

+++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++  



36 
 

THEMA 
De tovenaar van Tatabánya 
 

door Els de Bijll Nachenius 
 
 
 
In de stilte van mijn cel 
150 psalmen van gevangen 
NBG, Adveniat, eerste druk 2024 
Psalm 35, p. 64-65 
 
 
 
 
 
Ik vraag Marc of ik hem mag interviewen over zijn deelname aan het 
psalmenproject ‘In de stilte van mijn cel’, wat dat voor hem heeft 
betekend. Hij reageert aangenaam verrast.  

 
 
 

---- 

+++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++ 
 
Wantrouwend 
Marc heeft een lange vrijheidsstraf voor de boeg 
en zal daarna een tbs behandeling krijgen. Zijn 
wereld heeft met zijn detentie al een grote 
verandering ondergaan en daar zal het niet bij 
blijven. Zijn blik op en omgang met andere 
gedetineerden is wantrouwend; hij is alert op 
alles, dat een kort verlof om zijn zieke vader te 
bezoeken, in gevaar kan brengen. 
 
 
Effect van detentie 
Wanneer iemand gedetineerd wordt, moet hij of 
zij zich zien te verhouden tot zijn of haar nieuwe 
sociale context; hoe de gedetineerde daarin 
slaagt, kan heel direct van invloed zijn op het 
contact met zijn of haar dierbaren. In de setting 
van een totaalinstituut als een PI luistert het voor 
het vertrouwen van de gedetineerde nauw of er 
zorgvuldig en humaan wordt gewerkt. Hier wordt 

duidelijk en soms ook heel emotioneel 
ruchtbaarheid aan gegeven, van: “Je hebt 
mensen die hier werken en mensen die hun best 
doen” tot aan “Ze laten je zo verrekken”. Welk 
effect de detentie en de rechtsgang op een 
gedetineerde hebben, is zeer divers; van voluit 
beamen dat de straf terecht is tot een complete 
dissociatie van de eigen persoon en het delict; 
van gelaten en soms zelf ‘matter of fact’ dragen 
van een zeer lange straf tot een 
bewonderenswaardig vermogen om overal 
ruimte te vinden in een vrijheidsontnemende 
omgeving als in een PI. Kortom, detentie is van 
invloed op hoe een gedetineerde de brokken van 
zijn werkelijkheid al dan niet aan elkaar weet te 
lijmen. Een belangrijk onderdeel van die 
ingewikkelde werkelijkheid is het contact met 
dierbaren; is dat er en hoe wordt dat ervaren.  
Vertrouwen en wantrouwen liggen dicht bij 
elkaar als het gaat om bejegening, het al dan niet 



37 
 

vertrouwen van medegedetineerden, groepsdruk, 
en het belang van verlof om dierbaren te kunnen 
bezoeken of afscheid van hen te kunnen nemen. 
 
 
Ruimte en zin 
Een belangrijke waarde van de geestelijke 
verzorging is in deze dat wij in deze ingrijpende 
periode met hen op kunnen trekken en met hen 
ruimte en zin kunnen zoeken. “Ze laten je zo 
verrekken’’ wordt gaandeweg: “Ik ben bang dat 
als er iets met mij is en ik heb hulp nodig, dat er 
dan niemand komt.” Vertrouwen is kwetsbaar in 
een vrijheidsbenemende omgeving.  
Marc is graag actief en de aandacht voor en 
tijdens de opdracht is hem welkom. Schrijven 
biedt hem ruimte, maar hij vindt het ook 
spannend: “Je moet toch met eerbied met de 
bijbel omgaan”, zegt hij. Dan geeft hij nog een 
reden waarom hij het spannend vindt: Er komen 
ook deelnemers die verdacht worden van of 
afgestraft zijn voor zedendelicten. Marc is er dus 
bedacht op, voordat het project van start gaat, 
hoe zijn afdeling op zijn deelname zal reageren. 
Ook neemt hij het schrijven serieus en weet hij 
nog niet hoe de andere deelnemers dit zullen 
doen. 
 
 
Stuur ons een engel 
Psalm 35 sprak hem meteen aan: “Heer, stuur 
ons een engel om ons te helpen”. Zijn vader is 
ernstig ziek en zal binnenkort, zoals Marc het 
zegt, ‘een engel worden aan de hand van de 
Heer’. Zijn vader is erg belangrijk voor hem en hij 
wil dus graag met verlof om zijn vader te 
bezoeken, nu het nog kan. Hij is heel erg op zijn 
hoede “Want als ik de fout in ga, kan ik niet naar 
hem toe”. Als het hem teveel wordt, trekt hij zich 
terug op zijn cel en luistert hij naar muziek, daar 
wordt hij rustig van. Ook het schrijven van psalm 
35 ‘In mijn beleving’ heeft hem rustig gemaakt, 
en is zo (ook) een monument voor zijn vader 
geworden. 
 
 
Levensstijl 
Van meet af aan heeft zijn vader hem 
meegenomen naar Feyenoord. Feyenoord is voor 
hem een levensstijl geworden, die hem blijft 

inspireren. Het absolute hoogtepunt was dat hij 
als veertienjarige een Feyenoordshirt kreeg, 
gesigneerd door Jószef Kiprich. Had zijn oom 
geregeld. Het zal als een rode draad door zijn 
schrijven lopen. Hij heeft het serieus opgepakt: ‘Ik 
wilde er echt iets van maken, het moet wel uit 
jezelf komen”. 
 
 
Creatief schrijftalent 
Wat mij opvalt, is dat Marc gesprekken meestal 
kort houdt, maar schrijvend, op papier, een 
expressief creatief talent blijkt te zijn. In zijn 
schrijven zit een mooie opbouw en een duidelijk 
aanwezig gevoel voor humor. “Emoties laten zien 
wordt gezien als een teken van zwakte” en dat 
laat hij liever niet toe. Op papier, in het schrijven 
voelt hij zich altijd vrij. In het opschrijven van zijn 
woorden voor psalm 35 komen de levenslessen 
van zijn vader regelmatig voorbij: “Wie niet kan 
delen, kan ook niet vermenigvuldigen”. Marc 
noemt zijn vader zijn grote voorbeeld en beste 
vriend, hij heeft veel van hem geleerd en samen 
hebben ze veel meegemaakt. Het schrijven van 
de psalm heeft gaandeweg een bijzondere 
persoonlijke betekenis voor hem gekregen “Het 
monument van de dichter is nu ook mijn 
monument voor mijn vader geworden.” 
 
 
Groeiend vertrouwen 
Als vertrouwen groeit, sneuvelen vooroordelen 
en ontstaan perspectieven. Marc komt terug op 
hoe hij eerst naar de groep keek. “Er waren 
jongens van verschillende afdelingen uitgenodigd, 
daar had ik mijn bedenkingen over. Achteraf was 
het zeer geslaagd en was er ruimte voor ieders 
gedachten en emoties; het maakte niet uit waar 
iemand van verdacht werd of voor veroordeeld 
was. Nadat de psalmen zijn gedrukt, heb ik met 
plezier de nieuwe versie gelezen [ alle 
deelnemers hebben een exemplaar van ‘In de 
stilte van mijn cel’ gekregen]. Nogmaals, bedankt 
dat ik hieraan mocht deelnemen.” 
 
 
 
 
Els de Bijll Nachenius, justitiepredikant 
met dank aan Pieter Thomassen

 



38 
 

 

 
 
 

---- 

+++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++  



39 
 

THEMA 
Twee verhalen bij herschreven psalmen 
 

door Ellie Smeekens 
 
 
 
In de stilte van mijn cel 
150 psalmen van gevangen 
NBG, Adveniat, eerste druk 2024 
Psalm 22, p. 39-42 
Psalm 63, p. 119-120 
 
 
 
Psalm 22 en Psalm 63 zijn herschreven door gedetineerden en te lezen 
in de bundel ‘In de stilte van mijn cel’. In dat proces heeft bij deze 
herschrijving vertrouwen en wantrouwen een bijzondere rol gespeeld. 

 
 
 
 
 

---- 

+++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++ 
 
Psalm 22 
 
Gemis 
Ik ben geadopteerd toen ik zes jaar oud was. Mijn 
vader was vroeg gestorven. Ik was boos op hem. 
Ik miste mijn moeder. In het adoptiegezin waarin 
ik terechtkwam ging het mis.  
Ik zocht de bescherming van mijn eigen moeder, 
maar ze was er niet.  
Er was niemand die me kon helpen. Ik ging me 
afzetten. 
Als ik nu terugkijk, zie ik dat ik totaal geen 
zelfvertrouwen had, geen eigenliefde en niemand 
die zag waar ik mee worstelde. Ik voelde me 
eenzaam, afgewezen, afgedankt.  
Ik hoorde nergens bij en had niets om voor te 
leven. Ik ging roekeloos leven.  
Als je alleen bent moet je je eer en trots 
verdedigen. Je draagt een masker en reageert 
heftig als je pijn wordt aangeraakt.  

 
 
Vermoeidheid 
Maar er komt een moment dat je na gaat denken. 
Ik werd moe; moe van de problemen, moe van 
me nergens thuis voelen, van de leegte die ik 
voelde.  
 
In mijn vermoeidheid kwam ik bij God en 
kwamen er vragen op. ‘Ik kom steeds in de 
problemen, hoe komt dat? Is de werkelijkheid zo? 
Of doe ik dit zelf zo?  
Houd ik vast aan de pijn die ik voel omdat ik geen 
ouders heb, of ga ik het anders doen?’ 
Om me heen zag ik mensen die het anders deden. 
Daar kreeg ik ontzag voor. 
Ik ging mijn eigen fouten zien, mijn verkeerde 
gedachten, verkeerde zienswijzen.  
Daar, op het dieptepunt hoorde ik wekenlang een 
innerlijke stem.  



40 
 

Het was Gods stem die me onderwees. Ik heb 
geschreven als een malle.  
Die stem heeft me laten zien wat waar was en 
wat niet.  
 
 
God in mij 
Ik besefte dat wie pijn ervaart, ook een ander pijn 
en schade aandoet.  
Ik zoek het nu in mezelf. Als je de bevestiging 
buiten jezelf legt, voel je steeds teleurstelling, 
want niemand kan aan je verwachtingen voldoen. 
Mijn zelfvertrouwen is het stukje God in mij. Hij 
staat voor het goede en krachtige. Daar heb ik me 
aan gehecht. Als ik vertrouw op mezelf kan ik van 
daaruit reageren. 
Dan heb ik geen reden om anderen te  
wantrouwen. Ik kan anderen vrijlaten en trek me 
dingen niet meer persoonlijk aan. Als je geen 

zelfvertrouwen hebt, is iedereen om je heen 
onbetrouwbaar. En als ik wantrouw, ben ik zelf 
ook niet betrouwbaar. Doordat ik nu kan 
vertrouwen op mezelf, ben ik ook betrouwbaar 
geworden voor anderen.  
 
 
Meditatief proces 
Ik lees de bijbel en zie steeds meer mezelf erin, 
als in een spiegel. Psalm 22 hebben we samen in 
een groep gelezen en erover gesproken.  
Daarna sudderde de tekst in mij, onbewust. Toen 
ik begon te schrijven, werd ik overspoeld door de 
woorden. Mijn pen kon het bijna niet bijhouden. 
Het was een meditatief proces.  
De woorden zijn niet alleen van mij. Het voelde 
als de Geest van God die mijn pen stuurde.  
Iedereen die het serieus leest, komt zichzelf ook 
in de herschrijving weer tegen.

 
 
 
 

 
 
 
 



41 
 

Psalm 63 
 
 
Vreemdeling 
Ik ben geadopteerd toen ik 9 maanden was. Mijn 
ouders vertelden het mij toen ik zeven werd. Ik 
voelde me als klein kind al een vreemdeling en 
toen werd dat voor mij bevestigd. 
 
Het ging een eigen leven leiden in mijn hoofd. Ik 
ging me vragen stellen over mijn echte ouders, 
broers, zussen. Ik kwam in een identiteitscrisis 
terecht. 
 
 
Wantrouwen 
Ik werd opstandig en baldadig, miste de band met 
mijn echte ouders, miste een existentiële liefde 
en ging mensen en de wereld wantrouwen. 
Ik ging op zoek naar liefde. In de horeca, waar ik 
werkte, verdiende ik veel geld. Ik dacht de liefde 
te vinden in rijkdom en luxe. Je wordt er 
egoïstisch van, denkt alleen nog maar aan je 
eigen verlangens.  
 
 

 
 Maar de leegheid die ik voelde kwam 

steeds weer terug.  
 

 

 
 
Levensloop 
Ik kwam op het criminele pad. Van mijn 
veertiende/vijftiende tot mijn dertigste levensjaar 
gebruikte ik vaak drank en drugs. In de 
gevangenis, zonder middelen, nergens om heen 
te vluchten, zag ik mijn hele levensloop voor me. 
Ik geloofde in God, maar wat betekende dat voor 
mij? Ik had zo’n puinhoop gemaakt van mijn 
leven. 
 
In het diepst van mijn ellende begon ik te bidden. 
Ik zag Jezus, die zijn doorboorde handen naar mij 
uitstrekte. ‘Dit heb ik voor jou gedaan, en wat 
heb jij ervan gemaakt?’ Ik voelde de liefde, waar 
ik altijd naar op zoek was geweest. 
Het was een bevrijding, die mijn leven veranderd 
heeft!  
 

Bevrijd uit de gevangenis van wantrouwen, 
onwetendheid. 
Door het vertrouwen in God, heb ik vertrouwen 
in mezelf gevonden.  
Het vertrouwen in God is fundamenteel. Hij is de 
basis. Ik moet eerst op Hem vertrouwen en dan 
kan ik op mezelf vertrouwen. De wereld is zondig, 
maar als God mij als zondaar heeft aangeraakt, 
kan hij door mij, als voorbeeld, ook anderen 
redden.  
 
 

 
 
 
Onderscheid 
Die weg naar God moeten we steeds weer 
zoeken, om ons ‘ik’, ons ego dat samenhangt met 
de gebroken wereld, en ons ‘zelf’ dat wortelt in 
de eeuwige wereld, te onderscheiden van elkaar. 
Bij het herschrijven van psalm 63 hebben gebed 
en meditatie mij geholpen. 
 
 
Reflectie  
Al biddend kwamen de woorden die de 
verbinding legden tussen mijn leven en de psalm.  
Het herschrijven van een psalm is ook een 
reflectie op jezelf. 
Je aanschouwt jezelf vanaf een afstand. Het 
versterkte het proces van heling van het 
verleden. Gebrokenheid en pijn geef je door in je 
leven aan anderen. 
Maar als je geheeld bent, geef je dat ook door! 
 
 
Ellie Smeekens is werkzaam in het 
justitiepastoraat 



42 
 

 

 
 

---- 

+++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++  



43 
 

THEMA 
Hertaling van een klaagpsalm: een schreeuw van vertrouwen 
 

door Jan van Beek 
 
 
In de stilte van mijn cel 
150 psalmen van gevangen 
NBG, Adveniat, eerste druk 2024 
Psalm 83, p. 151-152 
 
 
 
In dit artikel geef ik kort enige achtergrond bij de hertaling van psalm 
83 ‘Deus, quis similis’. Deze hertaling is geschreven door een bewoner 
van één van onze gevangenissen, vanuit het perspectief van een 
gevangene. Ik heb daarbij bijzondere aandacht voor de rol die 
vertrouwen en wantrouwen spelen in dit proces.   
 
 
 

---- 

+++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++ 
 
Hertaling  
De hertaling gebeurde aan de hand van een 
drietal Nederlandse vertalingen van de psalm: de 
Statenvertaling, de Naardense Bijbel en de Bijbel 
in Gewone Taal. Ondanks zijn grote persoonlijke 
eerbied voor het authentieke woord van God 
baseerde hij zijn hertaling, getuige zijn 
woordkeuze, op de meer vrije vertaling van de 
Bijbel in Gewone Taal. Daarenboven koos hij in 
zijn weergave voor een sterk persoonlijk getinte 
tekst, een tekst die getuigt van een volwassen 
blik naar binnen en van een groot vertrouwen en 
een grote liefde voor God, de Eeuwige. 
 
  
Hertaler 
De hertaler, de gedetineerde, was –inmiddels 
zeer geruime tijd geleden– uit een ver buitenland 
naar Nederland gekomen. Hij beheerst de 
Nederlandse taal, met name in geschrifte, goed. 

Hij heeft deze psalmtekst, letterlijk in de stilte van 
zijn cel, geheel alleen geschreven.  
Vanuit zijn levensloop had hij een zeer 
bovengemiddelde kennis van het geloofsgoed en 
van de bijbel. Hij was en is een diepgelovig mens, 
voor wie God, een levende relatie met Christus 
en de samenkomst binnen de gelovige 
gemeenschap een diepe betekenis hebben. 
Desondanks was hij gedetineerd geraakt vanwege 
ernstige feiten.  
Voor zover een mens dat van een ander mens kan 
zeggen, zag ik bij hem een oprecht, doorleefd en 
diep berouw over zijn misstappen. Hij had 
hiervoor ook sacramentele vergeving gezocht. 
Hij had zichzelf bij de politie aangegeven en, als 
bekennende verdachte, meegewerkt het recht 
zijn loop te doen hebben. Hij had daarmee, hoe 
vreemd het misschien ook mag klinken, 
vertrouwen in de rechtsstaat uitgesproken. Hij 
had er vertrouwen in dat het recht hem een 
rechtvaardige sanctie op zou leggen. Hij heeft –



44 
 

althans tegenover mij– nooit, zelfs niet met één 
woord, geklaagd over de strafmaat die hij door de 
rechter toegemeten kreeg. 
 
 
Vertrouwen van gedetineerden 
De positie van een predikant of pastor bij Justitie 
staat of valt met het vertrouwen van de 
gedetineerden. Zoals iedere collega weet is het in 
de begeleiding van gedetineerden een wankel 
evenwicht tussen overmatige nadruk op het 
aangerichte kwaad en het bagatelliseren van 
ditzelfde kwaad. Overmatige nadruk op het 
aangerichte kwaad kan bij een gedetineerde als 
het ware ‘naar binnen slaan’ en hem of haar 
opzadelen met gevoelens van zelfhaat en 
depressie. Daar wordt niemand een beter mens 
van. Bagatelliseren van het kwaad gebeurt onder 
gedetineerden onderling zonder maat en zonder 
ophouden. Er valt altijd wel iemand aan te wijzen 
die ‘iets ergers’ gedaan heeft en die met ‘minder’ 
is weggekomen. Het bagatelliseren van het 
kwaad is in een gevangenis aan de orde van de 
dag en ook daar wordt niemand een beter mens 
van. 
De kunst van geestelijke begeleiding is onder 
andere het bewandelen van een wijze 
middenweg. Het voorhouden van een spiegel aan 
gedetineerden om ze met zichzelf te 
confronteren, maar ook een welwillende spiegel, 
zodat ze als mens verder kunnen, tijdens hun 
detentie en zeker na hun detentie. 
 
 
Geïnstitutionaliseerd wantrouwen 
Een gevangenis is bij uitstek een omgeving van 
geïnstitutionaliseerd wantrouwen. Niemand 
vertrouwt een gedetineerde. Zoals zij zelf (en -
helaas- ook sommige medewerkers) het zeggen: 
een gedetineerde staat altijd met 1-0 achter. 
Iedere discussie, iedere mogelijke twijfel wordt 
altijd en onveranderlijk ten ongunste van een 
gedetineerde uitgelegd. 
 
Ik zie het als een taak van de geestelijke 
verzorging om dit patroon -ten minste in onze 
eigen contacten- te doorbreken. Ik ga uit van wat 
mij verteld wordt. En als ik er al eens het mijne 
van denk (en ik geef het eerlijk toe: dat komt 
voor), probeer ik dat zo min mogelijk te laten 

doorschemeren. Ook gedetineerden verdienen 
het met vertrouwen en welwillendheid bejegend 
te worden, zodat zij als mens verder kunnen, 
tijdens hun detentie en daarna. 
 
 
Herwinnen van zelfvertrouwen 
De hertaler van psalm 83 hoefde niet meer met 
de afgrondelijkheid van het aangedane kwaad 
geconfronteerd te worden, die had hij zelf al 
onder ogen gezien.  
Deze gedetineerde mocht gesterkt worden in zijn 
vertrouwen in de rechtsstaat, in de samenleving. 
Hij mocht gesterkt worden in de overtuiging dat 
hij, na zijn straftijd, zijn eigen plek in de 
samenleving weer ten volle zou mogen innemen. 
De verantwoordelijkheid jegens zijn slachtoffer(s) 
eindigt niet met de straftijd, maar zijn schuld 
jegens de samenleving als geheel behoort dan 
wel te eindigen. Hij moest vooral geholpen 
worden in het overwinnen van zijn zelf-
wantrouwen en het herwinnen van 
zelfvertrouwen. 
 
 
Rugzak draagbaar gemaakt 
Deze innerlijke strijd meen ik terug te zien in zijn 
hertaling van psalm 83. 
 
In de derde regel vraagt hij God om een ‘snel’ 
antwoord. Het woord ‘snel’ komt niet voor in de 
achterliggende vertalingen. Het drukt, voor mij, 
de diepte en de ernst van zijn berouw uit. Diep 
berouw schreeuwt om spoedige vergeving. 
 
In de derde strofe erkent hij zijn falen en verbindt 
het met het falen van zijn mede-gedetineerden. 
‘Luister, Heer, het volk dat hier op dit moment 
vastzit, heeft misgedaan’. Hij parafraseert op zijn 
levensloop en van zijn medegedetineerden en 
eindigt met:‘U heeft daarom hun rugzak 
draagbaar gemaakt. U heeft hun Uw vergiffenis 
geschonken, ze mogen leven’. 
Hij getuigt hier van de door hem persoonlijk 
ervaren vergeving. Na het ‘wandelen ten dode’ in 
zijn misdaden, in zijn zonde, is hij tot inkeer 
gekomen. Nu mag hij leven vanuit de vergiffenis, 
nu mag hij ‘wandelen ten leven’.  
 



45 
 

In de vijfde en laatste strofe vraagt hij voor 
zichzelf en voor zijn medegedetineerden, die tot 
inkeer gekomen zijn, om een genadig oordeel van 
God. Hij vraagt dat zij mogen blijven leven, om zo 
Gods grootheid bekend te maken, hier en overal, 
nu en altijd. 
 
 
Getuigenis van groot vertrouwen 
Voor mij zit de kern van de hertaling van psalm 83 
door deze gedetineerde in de centrale tekst, 
midden in de psalm: ‘U heeft daarom hun rugzak 

draagbaar gemaakt. U heeft hun Uw vergiffenis 
geschonken, ze mogen leven’. De doorleefde en 
persoonlijk ervaren vergeving is tegelijk een 
getuigenis van groot vertrouwen op God. Moge 
zijn beleden vertrouwen op God en zijn 
doorleefde vertrouwen in de rechtsstaat hem 
sterken tot herwonnen zelfvertrouwen. Opdat 
ook hij moge leven … 
 
 
 
pastor Jan van Beek, aalmoezenier bij Justitie 

 
 
 

 

---- 

+++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++  



46 
 

THEMA 
Psalmenproject, psalm 7 
 

door Marian Boersen 
 
 
 
In de stilte van mijn cel 
150 psalmen van gevangen 
NBG, Adveniat, eerste druk 2024 
Psalm 7, p. 16-17 
 
 
 
Meteen toen de vraag kwam, had ik voor ogen met wie ik dit project 
zou willen uitvoeren. Ik had namelijk al lange tijd elke 
donderdagochtend een gespreksgroep en we waren toe aan een  
nieuw onderwerp. Het paste naadloos in elkaar en toen ik de mannen 
ernaar vroeg, waren ze meteen enthousiast om mee te doen.  
 
 
 

---- 

+++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++ 
 
De gespreksgroep 
Het groepje bestaat uit vijf mannen, ze zijn al wat 
op leeftijd en zitten alle vijf voor een levensdelict 
waar ze een lange straf voor kregen. Ze kennen 
elkaar redelijk goed, hebben al veel met elkaar 
gedeeld omtrent het leven in de gevangenis en 
weten enigszins van elkaars delict. Ik beschrijf 
hier hoe we met elkaar de psalm hebben 
herschreven.  
 
 
Psalm 7 
Ik heb achtergrondinformatie van de psalm 
opgezocht. De psalm is een klaagzang van iemand 
die van zichzelf vindt dat hij ten onrechte is 
beschuldigd. Hij is bang, zijn vijanden zitten 
achter hem aan en het lijkt erop dat zij in staat 
zullen zijn om hem te doden. Hij smeekt de Heer, 
de rechter van de wereld, om rechtvaardigheid. 
Daarna zegt hij dank voor het recht dat hem 

gedaan is of gedaan zal worden gedaan, tevens 
reden om God te loven.    
 
 
Met elkaar in gesprek 
In ons groepje praten we er met elkaar over. De 
psalmist schrijft over zichzelf dat hij onschuldig is. 
Hoe is dat voor deze mannen? Zijn ze schuldig? 
“Ja”, zeggen de mannen allemaal. “Ja, we zijn 
schuldig, wij hebben iemand van het leven 
beroofd.” 
  
Bij alle vijf speelde het delict zich af in de 
relatiesfeer dan wel in de vriendenkring.  
Twee van de mannen deden een poging om in 
gesprek te gaan en de dingen uit te praten, maar 
die poging mislukte volledig en leidde tot het 
noodlottig gebeuren.  
Twee andere mannen kwamen in een acute 
situatie waardoor het tot een delict kwam.  



47 
 

En een vijfde was in een zware depressie 
waardoor hij buiten zinnen raakte.  
Alle keren ging er dus veel aan vooraf en dat 
roept gemengde gevoelens op. Want natuurlijk 
zijn ze schuldig, maar er speelde meer en dat 
willen ze meewegen in hoe ze over zichzelf 
oordelen.   
 
 

 
 Het tweede gespreksonderwerp is de 

wanhoop van de psalmist. Die herkennen 
ze. 

 

 

 
 
Ze hebben het moeilijk met het verdriet wat zij 
anderen en zichzelf hebben aangedaan, maar ook 
zij zijn heel erg bang geweest voor wat anderen 
hun aan zouden willen doen. Als we daar wat op 
door redeneren ontdekken we dat die angst 
vergroot wordt door de berichten in de kranten 
en op de televisie en hoe er op de sociale media 
gereageerd wordt. Het oordeel lijkt al geveld en 
er lijken geen grenzen te zijn aan wat iemand 
toegewenst wordt. Dat is zeer confronterend en 
beangstigend.  
 
Ook in de gevangenis komen deze berichten 
binnen en medegevangenen reageren daar op. 
Daarmee constateren ze ook dat de veiligheid in 
de gevangenis zeer betrekkelijk is. De wanhoop is 
voelbaar, zeker wanneer je nog maar kort binnen 
zit.  
 
 
Het herschrijven 
We besluiten de eerste bijeenkomst en ieder 
krijgt huiswerk mee om de psalm te gaan 
herschrijven. De week erna blijkt dat twee 
mannen er heel serieus mee aan de slag zijn 
gegaan. De een heeft een tekst geschreven 
waarin staat dat hij zowel schuldig als onschuldig 
is. Daarmee doet hij recht aan zijn gevoel dat de 
rol van de partner onderbelicht is gebleven, zoekt 
hij een excuus voor zijn eigen handelen door te 
zeggen dat hij zichzelf niet was, maar blijft hij ook 
bij wat er in de psalm is geschreven.  

De ander heeft iets geschreven over mensen die 
elkaar ophitsen en de verhalen steeds groter 
maken waardoor er alle reden is om bang te zijn. 
 
We zijn onder de indruk van zijn schrijfsels en 
gaan dit als beginpunt gebruiken. Ik typ de 
teksten uit en bij de volgende bijeenkomst heb ik 
voor ieder een print bij me. We praten er 
opnieuw over door en er worden nog wat 
wijzigingen en aanvullingen aangebracht. De keer 
daarop heb ik de nieuwe versie bij me. Ook nu 
worden er nog wat kleine wijzigingen 
aangebracht en dan besluiten we dat het goed is.  
 
 

 
 De gevoelens worden verwoord en door 

hier mee bezig te zijn hebben de mannen 
opnieuw ontdekt dat geloof in God helpt 
om staande te blijven en er op te 
vertrouwen dat het uiteindelijk goed zal 
komen. 

 

 

 
 
Daarmee is het project meer geworden dan 
alleen het uitvoeren van een opdracht. De 
mannen zijn opnieuw en op een nieuwe manier 
met elkaar in gesprek gekomen. 
 
Achteraf bekeken is de dankbaarheid zoals die in 
de eigenlijke psalm staat, niet beschreven. De 
focus lag op de angst die de mannen hebben 
gevoeld en bij twee mannen dat de rol van de 
partner naar hun inzicht onderbelicht is gebleven 
tijdens de rechtszaak. Hiermee is niet geheel 
recht gedaan aan de kern van de psalm, maar zijn 
we wel bij het gevoel van de mannen gekomen.  
 
De dankbaarheid zit derhalve verweven in het feit 
dat de mannen in deze gespreksgroep dit soort 
onderwerpen met elkaar konden bespreken.  
 
 
 
 
Marian Boersen is r.-k. pastor in de P.I. 
Veenhuizen

  



48 
 

  

 
 
 

---- 

+++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++  



49 
 

THEMA 
Recht uit het hart 
 

door Judith Bouma 
 
 
In de stilte van mijn cel 
150 psalmen van gevangen 
NBG, Adveniat, eerste druk 2024 
Psalm 66, p. 125 
 
 
Mijn vader is dominee. Zijn roeping heeft mijn leven beïnvloed. Ik 
ben opgegroeid in de pastorie. Onze grote kerk in Kampen had nog 
twee eigen scholen. Mijn wereld was een eenheid. Ik zag mijn 
vriendjes en vriendinnetjes op school en in de kerk, op club en bij 
catechisatie. Als kind speelde ik verstoppertje in het kerkgebouw, als 
tiener ging ik met de jeugd op kamp en naar het café van onze eigen 
kerk. Het was een klein, maar fijn wereldje. Ik voelde me veilig.   
 
 
 

---- 

+++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++ 
 
Wijdere wereld 
Mijn vader opende ook werelden voor mij. Hij 
nam ons, zijn dochters, mee naar diensten in 
instellingen voor mensen met een verstandelijke 
beperking.  
Ik vond het als kind een beetje spannend, want 
de mensen waren soms heel enthousiast en aaide 
vaak mijn lange haren. Maar toen ik daar 
eenmaal aan gewend was, durfde ik wat meer 
contact te maken en raakte ik onder de indruk 
van de puurheid van de mensen daar.  
 
Mijn vader reisde veel naar onder andere 
Hongarije en Roemenië en Zuid Afrika. Daar 
vertelde hij graag over. En zijn contacten kwamen 
ook regelmatig bij ons logeren. Zo leerden wij 
Hongaarse en Afrikaanse liedjes. Als student ben 
ik een paar keer met mijn vader meegegaan om 
te zien wat hij daar deed en de mensen te 
ontmoeten waar hij vaak logeerde.  

Iets nieuws 
Nu ik bij justitie werk, heb ik een wereld voor 
mijn vader geopend. Een wereld waar hij wel 
weet van had, maar niet vertrouwd mee was.  
Hij is al jaren met emeritaat, maar gaat nog 
vrijwel elke zondag voor in verschillende kerken 
door heel het land. 
 
 Ik ben vertrouwd met zijn vaste gebeden en 
formuleringen. Sinds een paar jaar is er iets 
nieuws in zijn openingsgebed gekomen. Hij bidt 
nu standaard voor broeders en zusters die 
samenkomen in instellingen, ziekenhuizen en 
gevangenissen. Hij heeft oog gekregen voor een 
onderdeel van het lichaam van Christus dat zich 
achter gesloten deuren bevindt.  
 
Betrokken als hij is op mijn werk, heeft mijn vader 
het boek ‘In de stilte van mijn cel’ gelijk besteld 
toen het uitkwam. In de diensten waarin hij 



50 
 

voorgaat, leest hij nu standaard een psalm voor 
uit dit boek. Daar krijgt hij altijd veel reacties op.  
 
 
Zondag van de gevangene met mijn vader 
Toen ik op zondag 12 oktober, de dag voor de 
gevangene, de diensten aan de Maatschapslaan 
mocht leiden, besloot ik mijn vader te vragen hier 
iets over te vertellen aan de mannen.  
Natuurlijk liep het die ochtend allemaal anders 
dan het zou moeten en werd hij 5 minuten voor 
aanvang pas bij het stiltecentrum gebracht. Ik kon 
hem nog net vertellen wanneer ik hem het woord 
zou geven. En daar gingen we.  
 
Ik stelde hem voor aan de mannen als dominee 
Jan, mijn vader. ‘Dag Jan’, ‘Welkom Jan’ klonk het 
in de zaal.  
‘Dank dat ik hier bij jullie mag zijn vandaag’, zei 
hij.  
 
 

 
 ‘Al enkele maanden lees ik in de kerken 

buiten voor uit dit boek.’ Hij laat het 
psalmenboek zien.  
‘Zijn er mannen die hieraan hebben 
meegewerkt?’ vraag ik. Twee of drie 
vingers gaan omhoog. Dit is voor mij leuk 
om te zien. Want ik werkte ook met 
mannen aan de psalmen, maar met een 
groep arrestanten en in het huis van 
bewaring. 

 

 

 
 
De mannen die hebben meegewerkt zijn allang 
weer vrij of verblijven elders. Ik kan niet met ze 
terugkijken op het proces. Maar vandaag maakt 
mijn vader het mogelijk.  
Hij zegt: 

‘Waarom lees ik graag psalmen uit dit 
boek voor? Omdat ze de essentie van het 
psalmboek uit de Bijbel zo goed vatten. De 
psalmen zijn geloofsliederen, gedichten, 
gebeden. Ze zijn geschreven door mensen 
die het soms uitzingen en soms 
uitschreeuwen naar God. De psalmen die 
door sommigen van jullie geschreven zijn, 
komen recht uit het hart. Het is eerlijk, 

oprecht, soms hartverscheurend, soms 
confronterend, maar altijd hoopvol. Als 
iets recht uit het hart komt, spreekt het 
vaak ook rechtstreeks tot andere harten. 
De mensen in de kerk worden er door 
geraakt en het inspireert. Het roept 
mensen op om eerlijk tegenover God te 
spreken over wat er in hun harten leeft. 
Dit is zo’n psalm.’  

 
 
Mijn vader leest psalm 66 voor: 
 
Heer ik ben U dankbaar. 
U zag mij stelen, liegen. 
U zag mij rippen en kwaad zijn.  
Heer, U zag toe hoe boos ik op de wereld was. 
U greep en begreep mij.  
En U liet mij niet meer los.  
U zei: ‘Kom, nu kan het nog, Ik leid jouw weg.’ 
Wanneer ik kwaad was, hoorde u mij soms 
vloeken en tieren,  
maar U luisterde en kon het hebben.  
Waar een ander weg zou gaan,  
wilde U juist bij mij blijven. 
U zei: ‘Kom nu bij Mij terug, nu kan het nog. 
‘Kom met tranen, vasten en rouw.’ 
Heer, waar ik een ander zag gaan, zag ik U 
komen.  
Waar een ander zei: ‘Wees hard’, zei U: ‘Wees 
echt.’ 
Heer, ik ben U zo erg dankbaar,  
dit komt uit mijn hart, en meen het echt.  
 
 

 
 De dichter benoemt het zelf: dit komt uit 

mijn hart.  
Het komt recht ons hart binnen.  

 

 

 
 
 
Echte emoties 
Na de dienst sta ik even met mijn vader te praten. 
Ineens zegt hij: ‘waar is mijn boekje nou? Ik legde 
hem hier neer. Heeft iemand hem 
meegenomen?’ Ik kijk om me heen en zie één van 
de mannen die zijn vinger op had gestoken druk 
bladeren in het boek.  



51 
 

Ik knik zijn kant op ‘Daar is hij, pap.’ Mijn vader 
loopt naar hem toe. Trots laat de man zijn psalm 
lezen. Ik zie ze even met elkaar praten.  
Achteraf zegt mijn vader: ‘Bijzonder, als je zo 
tussen de mannen staat en even met ze praat, 

zijn het heel gewone mensen.’ Zo is het pa, het 
zijn ook gewoon mensen. Je was er maar een 
uurtje, maar je hebt ervaren wat je ook terugleest 
in hun psalmen. Dit zijn mensen met echte 
emoties. 

 
 
 
Judith Bouma is werkzaam in het justitiepastoraat 
 
 

 
 
 

---- 

+++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++  



52 
 

THEMA 
‘Vertrouwen en wantrouwen in een wereld in verandering’ 
 

door Claudia Gijselhart 
 
 
 
In de stilte van mijn cel 
150 psalmen van gevangen 
NBG, Adveniat, eerste druk 2024 
Psalm 101, p. 198 
 
 
 
Bij de verdeling van de psalmen wisten we al snel wie we wilde vragen 
ons bij dit project te helpen. De ‘dichter’ van psalm 101 mocht als 
eerste kiezen. Hij koos dus psalm 101 en dat verbaasde me in eerste 
instantie. Later begreep ik wel waarom.  
 
 

 

 
 
 
 

---- 

+++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++ 
 
Liever binnen 
Vaak is het zo dat wanneer iemand in detentie 
komt er wantrouwen is of ontstaat naar ‘het 
systeem’. De politie, de rechtspraak en de 
inrichting moeten het vergelden. “Niets deugt en 
alles is er op gericht om de gedetineerde kapot te 
maken”. Aldus veel van onze pastoranten. Los 
van waar het wantrouwen vandaan komt, of het 
erg zwart-wit is of dat er wel of niet een kern van 
waarheid in schuilt, het gevoel is sterk aanwezig.  
 
Onze dichter echter heeft niet zoveel 
wantrouwen tegen het systeem, niet tegen de 
rechtspraak of de inrichting waar hij verblijft. Hij 
vertrouwt de mensen die hij ooit dacht te kennen 
niet meer, hij weet inmiddels dat zijn familie niets 
meer met hem te maken wil hebben en dat de 
wereld buiten de inrichting niet mild zal zijn 

wanneer hij weer naar buiten mag. Hij heeft 
ergens de hoop verloren ooit nog opgenomen te 
worden in de geloofsgemeenschap die hij nu zo 
mist, ook twijfelt hij of hij dat zelf wel wil. Hij 
heeft zelfs de hoop opgegeven zich ooit nog tot 
God te mogen wenden zonder zich schuldig te 
voelen. Dit maakt dat onze dichter liever binnen 
is. Zo paradoxaal als dat klinkt, hij wil eigenlijk 
niet meer naar buiten. Zijn gemeenschap is 
binnen, hier wordt hij gezien zoals hij is. Hij heeft 
de mensen om zich heen een beetje leren kennen 
en hij weet waar hij aan toe is. Zijn 
dagprogramma staat vast. Het is vertrouwd, het 
geeft hem rust en hij kan min of meer zichzelf 
zijn.  
 
Wanneer onze dichter gevraagd wordt om van 
een van de psalmen zijn eigen versie te maken 



53 
 

twijfelt hij even. Hij is erg gelovig en vindt het een 
beetje raar om aan een psalm te sleutelen. Nadat 
hij psalm 101 gelezen heeft, geeft hij aan zich erin 
te herkennen, op zijn eigen manier. Wederom tot 
mijn verbazing. Ik spreek deze man al een tijdje 
en ken een klein deel van zijn zorgen, zijn twijfels 
en zijn angst voor wat nog komen gaat. De psalm 
blijkt dan uiteindelijk zijn hulp te zijn om taal te 
geven aan die twijfels, dat gevoel van angst en 
zijn schuldgevoel naar God.  
 
De maatschappij verhardt, het lijkt soms dat de 
vergelding niet groot genoeg kan zijn. Dat 
boezemt menig gedetineerde angst in. Zeker onze 
dichter. Hij weet hoe er over hem gedacht wordt, 
zijn delict is niet mals en hij zal er behoorlijk op 
afgerekend worden, althans zo vermoedt hij zelf. 
Het vertrouwen in de wereld ‘buiten’ wordt na 
elke zitting in de rechtbank kleiner. Soms zijn er 
oude bekenden bij een zitting aanwezig en is het 
onbegrip voelbaar. Het is voor deze man dan ook 
lastig te bedenken dat hij überhaupt nog ergens 
een leven op kan bouwen buiten detentie. Hij 
voelt zich enorm in de steek gelaten en schaamt 
zich voor wat hij gedaan heeft. Dit maakt voor 
hem de relatie met God ook ingewikkeld, 
waardoor de eenzaamheid groter wordt. 
 
Met de psalm, met zijn vertaling kan hij 
weergeven hoe hij zich in zijn cel voelt, letterlijk 

vreugde, vrolijk, verlichting. De oorspronkelijke 
psalm spreekt over het leven vanuit een goed 
geweten, geen slechte dingen doen en niet 
oneerlijk willen zijn. Dat zijn nog lastige woorden 
voor onze dichter, maar ergens wil hij God wel 
vertellen dat hij wil leven zoals God dat van ons 
vraagt. Vanuit zijn cel kan hij op zijn manier God 
schrijven wat hij nooit meer wil, wat hem goed 
doet en komt er een sprankje hoop terug om 
berusting te vinden. Geen machteloosheid maar 
een verlangen. Geen onrust, vrienden die geen 
slechte dingen doen, die geen kapsones hebben. 
Weer een paradox, want hij leeft nu in 
gemeenschap met mensen die misschien 
helemaal niet goed spreken en wel losbandig 
leven. Maar hij vertrouwt ze voor dit moment, 
zeker omdat voor hem buiten het slechtere 
scenario is.  
 
Detentie, de afdeling, de mensen om hem heen 
geven hem een zekere veiligheid die hij buiten 
helemaal kwijt is. Ze geven hem een zekerheid 
die hij buiten niet meer heeft. Binnen is het 
allemaal niet zo ingewikkeld en kan hij 
vertrouwen op het systeem dat hem overeind 
houdt. Wat is er dan mooier om op deze manier 
God te kunnen schrijven dat je eigenlijk geen 
slecht mens bent, dat je door kunt laten 
schemeren dat je spijt hebt en dat je het vooral 
voortaan anders wil doen. 

 
 
 
 
 
Claudia Gijselhart is werkzaam in het justitiepastoraat  



54 
 

 

 
 

---- 

+++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++  



55 
 

THEMA 
Neusje van de psalm, het beste uit de Bijbel en de bajes 
 

door Hanneke Allewijn 
 
 
 
In de stilte van mijn cel 
150 psalmen van gevangen 
NBG, Adveniat, eerste druk 2024 
Psalm 11, p. 23 
 
 
Psalm 11 en 115 zijn de eerste psalmen die ik met gedetineerden 
hertaalde. Aanleiding hiertoe was de opdracht vanuit de hoofden van 
de Katholieke en Protestantse justitiepastoraat om de toebedeelde 
psalmen met gedetineerden ( al dan niet in een groep) te hertalen.  
De bijdragen zijn verschenen in de bundel “In de stilte van mijn cel”  
ter gelegenheid van 75 jarig bestaan van het justitiepastoraat,  
zoals we dat nu kennen.   

 
 
 
 
In deze bijdrage beschrijf ik de totstandkoming van de hertaling van Psalm 11 door gedetineerden.  

---- 

+++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++ 
 
Groepsgesprek 
Het is maandagochtend. De mannen die 
meedoen aan het groepsgesprek komen later 
binnen. Het alarm was afgegaan. De koffie staat 
klaar. En natuurlijk is er een koekje. We zijn met 
z’n vijven. Niet iedereen heeft een kerkelijke 
achtergrond of is gelovig. Geen probleem. Stel je 
open, doe mee! 
 
 
Een stukje dieper 
Boven de psalm staat: “Voor de koorleider. Van 
David”. Voor wie of waarvoor hertalen wij een 
psalm? Dat levert al een heel gesprek op. De een 
zegt: “We doen het voor de lezer”. De lezer kan 
ook de toehoorder zijn, want de hertaalde psalm 
lezen gaan we ook tijdens de kerkdienst 

gebruiken. Weer een ander denkt veel meer aan 
wat we met de hertaalde psalm zouden kunnen 
bereiken: “Mensen buiten moeten weten wat 
hier in de bajes gebeurt”.  
Als we de spa een stukje dieper steken komen we 
bij de vraag waarom we überhaupt beginnen met 
het hertalen van een psalm. Doe je dat ook voor 
jezelf? En waar hoop je dan op? Een deelnemer 
merkt op dat ik moeilijke vragen stel. Ik reageer 
daarop met de opmerking dat de detentieschade 
niet van de dominee afkomstig is. Er wordt 
gelachen.  
 
 
Schuilen 
Psalm 11 begint met “Schuilen doe ik bij de Heer. 
Hoe kunnen jullie dan zeggen: ‘Vogel, vlieg weg  



56 
 

naar de bergen!’.  
Als ik de deelnemer van het groepsgesprek die 
niks met kerk en God heeft, vraag of hij wel eens 
schuilt, en zo ja, waar dan, dan antwoordt hij: “In 
mijn cel”. “Ja”, zegt de ander, “daar is het 
tenminste stil. Het is soms zo’n herrie op de 
afdeling!” Weer een ander geeft aan wel eens te 
schuilen bij mensen die hij vertrouwt. Je hebt 
blijkbaar een keuze waar en hoe je kan schuilen. 
Weer een ander schuilt bij God.  
 
Het kan ook niet anders dan dat het tweede 
gedeelte van de eerste vers ‘Hoe kunnen jullie 
dan zeggen: Vogel, vlieg naar de bergen!’ 
hertaald wordt als ‘Hoe kunnen jullie zeggen dat 
je in de gevangenis niet vrij kan zijn?’. 
 
 

 
 Het leven stopt niet als je in de 

gevangenis zit. Ook daar kan je goede en 
slechte keuzes maken. Verleidingen om 
iets slechts te doen zijn er overal.  

 

 

 
 
Vers 2: “zondaars spannen de boog en leggen hun 
pijlen al op de pees om de oprechte in het duister 
te treffen”. “Wat kan een rechtvaardige anders 
doen….” lezen wij als “wat kan een rechtvaardige 
anders doen dan schuilen, als de grond onder 
alles wegzinkt”. Schuilen betekent voor de 
gedetineerden hier: de rust bewaren. “Niet 
ontploffen” is een groot goed. Tot tien tellen. Het 
passeert allemaal de revue.  
 
 
Oordelen 
Vers 4: de Heer in zijn heilig paleis, de Heer op 
zijn troon in de hemel, met aandacht beziet hij en 
fronsend keurt hij de mensen op aarde. Als het 
over het oordeel van God gaat, draait de 
“ongelovige” gedetineerde met zijn ogen. Ik vraag 
of hij wel eens een oordeel vreest en zo ja, van 
wie dan? Hij antwoordt meteen: “Mijn familie”.  
Iemand anders reageert daarop met dat hij zo 
streng voor zichzelf kan zijn. Dan vertelt hij dat hij 
lijdt aan schuldgevoelens door het delict wat hij 
heeft gepleegd. Dat hij soms niet weet hoe hij 
verder moet. Het wordt dan ook stil aan tafel. 

Mensen oordelen over elkaar. Maar wat weten 
we eigenlijk van anderen en van onszelf? Lukt het 
wel eens om je eigen oordeel uit te stellen? Is 
oordelen hetzelfde als veroordelen?  
Iemand zegt dat God alles ziet en weet van 
mensen. De angst voor het oordeel van de 
maatschappij komt ook ter sprake, de angst om 
naar buiten te gaan.  
 
 
Wie een kuil graaft … 
Het zwart-wit denken in de psalm wordt soms als 
lastig ervaren. Het leidt tot vragen: Zijn 
rechtvaardigen alleen goed? Is een mens alleen 
maar slecht omdat hij in de gevangenis zit?  
 
 

 
 
 
Het is een moeilijke gedachte dat God 
rechtvaardigen en zondaars keurt en over hen 
vuur en zwavel uitstort, zij die het geweld 
liefhebben. (vers 5,6).  
We hertalen “de Heer” als “familie, ikzelf, de 
wereld keurt ons”. Kritische instanties waar we 
ons / ze zich soms afhankelijk van voelen.  
 
 

 
 “Wie het geweld liefhebben, haat hij” 

laten we weg. Bewust of onbewust. Dat 
weet ik niet meer. 

 

 

 
 
Iemand vat vers 5 en 6 treffend samen: “Wie een 
kuil graaft voor een ander, valt er zelf een keertje 
in”. Een diepe levenswijsheid, waar iedereen zich 
in kan vinden.  



57 
 

Vers 7: “Rechtvaardig is de Heer, Hij heeft 
rechtvaardigheid lief. De oprechte zal zijn gelaat 
aanschouwen”. Het aanschouwen van het gelaat 
van de Heer, wordt gelezen als vergeving. Is 
vergeving mogelijk? Ze hopen het. Vergeving voor 
wie oprecht teleurgesteld is in zichzelf.  
 
 
Herkenning 
Als ik de hertaalde psalm voorlees aan de groep 
herkennen ze zich erin.  
 
 

 
 Angst, hoop, vertrouwen… de 

existentiële laag is geraakt. 
 

 

 
 
De psalm is aanleiding om met elkaar in gesprek 
te komen. Soms is de tekst een tegengeluid dat 
onze geest scherpt. Soms zetten we zelf vragen  
 
 

bij de tekst. Belangrijkste is: we zijn bij elkaar, de 
Bijbel gaat open. Op zondag gebruik ik de 
hertaalde psalm tijdens de kerkdiensten.  
 
 
Om naar uit te kijken 
We zijn verdergegaan met hertalen. Inmiddels 
hebben we al meer dan 30 psalmen hertaald. Het 
is iets om naar uit te kijken: samen hertalen. De 
kerkgangers kijken inmiddels ook uit naar “onze 
psalmen”.  
 
We hopen er ooit zelf een boekje van te maken. 
Dan gaat het heten: “Neusje van de psalm. Het 
beste uit de bijbel en de bajes”. Daarin zullen dan 
misschien ook wel enkele hertaalde psalmen 
opgenomen worden die dan berijmd zijn en op 
muziek gezet, in de geest van de protestantse 
traditie.  
Oude levensliederen in een nieuw (bajes)jasje van 
en voor gedetineerden. Het is me een waar 
genoegen! 
 
 

 

 

 

 

Hanneke Allewijn, Justitiepredikant en gemeentepredikant Noorderkerk Den Haag 

Ze zette de hertaalde psalm 11 op muziek voor het project ‘neusje van de psalm’. 

 

Tekst en muziek zijn van haar. 
 
 
 
 

 

 

 
 
  



58 
 

 

 
 

---- 

+++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++  



59 
 

THEMA 
Werken aan vertrouwen in detentie 
 

door Fons Flierman 
 
 
 
De maatschappij worstelt met wantrouwen — met het verlies aan 
vertrouwen in de politiek, de media, de medische sector en in de 
overheid zelf. Maar hoe zit het met vertrouwen en wantrouwen bij 
mensen die in detentie zitten? Wat betekent het voor hun re-integratie 
wanneer wantrouwen de overhand krijgt? En welke rol speelt 
vertrouwen in de geestelijke verzorging? 
Deze bijdrage gaat over vertrouwen als fundament voor het werken 
aan herstel, terugkeer naar de samenleving en een nieuw begin 
daarna. 
 
 

 
 
 
 
 

---- 

+++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++ 
 
Vertrouwen en zelfvertrouwen in context 
In de penitentiaire context zijn vertrouwen en 
zelfvertrouwen niet alleen psychologische of 
sociale categorieën, maar fundamentele 
bestaansvoorwaarden. Gedetineerden leven in 
een omgeving waarin afhankelijkheidsrelaties en 
asymmetrische macht onvermijdelijk zijn: tussen 
gedetineerde en bewaarder, hulpverlener en 
patiënt, of tussen gedetineerde en 
medegedetineerde. Dit maakt de betekenis van 
vertrouwen concreet en existentieel. Binnen 
detentie bevindt zich bovendien een 
oververtegenwoordiging van mensen met 
laaggeletterdheid, een licht verstandelijke 
beperking en psychotrauma’s. Een trauma kan 
worden opgevat als een beschadiging van het 
vermogen om te vertrouwen — in jezelf, in 
anderen, of in de wereld als een voorspelbare 
plaats. Daarbij komt de culturele diversiteit van 

de populatie, die het vertrouwen binnen en 
tussen groepen beïnvloedt. 
 
Vertrouwen is volgens de socioloog Niklas 
Luhmann een vorm van risicobeheersing in een 
complexe wereld.1 Het stelt mensen in staat te 
handelen ondanks onzekerheid. In zijn 
onderscheid tussen vertrouwen en 
zelfvertrouwen benadrukt hij dat deze twee 
vormen van zekerheid elk een eigen dynamiek 
hebben die vooral tot uiting komt wanneer ze in 
hoge mate ontbreken. Gebrek aan vertrouwen 
beperkt de handelingsruimte en maakt rationeel 
handelen bijna onmogelijk, terwijl gebrek aan 
zelfvertrouwen leidt tot vervreemding en 
terugtrekking in kleine, veilige leefwerelden. 
Toegepast op detentie betekent dit dat 
gedetineerden die weinig vertrouwen hebben in 
instituties — het recht, de inrichting, de 



60 
 

reclassering — minder geneigd zijn om stappen 
richting resocialisatie en re-integratie te zetten, 
terwijl gebrek aan zelfvertrouwen hun vermogen 
tot moreel herstel en relationele verbondenheid 
ondermijnt. Bij gebrek aan vertrouwen in de 
omgeving en aan zelfvertrouwen kan 
wantrouwen dan functioneren als psychologische 
strategie om staande te blijven, om ‘mee te doen’ 
en controle te behouden — ook wanneer dit 
gepaard gaat met crimineel gedrag. 
De complexiteit van het gevangenisleven 
versterkt deze dynamiek. In zulke contexten is 
vertrouwen niet vanzelfsprekend: het is een 
proces van betekenisgeving aan gebeurtenissen 
op basis van gevoelens, herinneringen en 
verwachtingen. Leven in het spanningsveld van 
verwachtingen — van jezelf, van 
medegedetineerden, van personeel en instanties 
— maakt kwetsbaar. Een gebrek aan vertrouwen 
of zelfvertrouwen kan leiden tot 
defensiemechanismen: terugtrekking, 
wantrouwen, of juist agressieve 
overcompensatie.  
 
Vertrouwen en wantrouwen in het re-
integratiebeleid 
Het Leidse onderzoek Van bajes naar buiten biedt 
een gedetailleerd beeld van de complexiteit van 
re-integratie en nazorg voor (ex-)gedetineerden 
in Nederland.2 Op basis van onder meer 
interviews met 100 (ex-)gedetineerde personen 
(kortgestrafte mannen, langgestrafte mannen, en 
langgestrafte vrouwen) op verschillende 
momenten voor en na vrijlating en drie 
focusgroep interviews met re-
integratieprofessionals zoals casemanagers en 
reclasseringswerkers, geven de onderzoekers aan 
dat de re-integratie van gedetineerden in een 
aantal gevallen goed gaat, maar dat het hele 
begeleidingsproces in de meeste gevallen veel te 
wensen overlaat.  
 
Ze zien dat veel mensen in de maatschappij 
terugkeren met een opeenstapeling van dezelfde 
problemen die ze eerder ook hadden en die 
elkaar versterken: schulden, gebrek aan 
onderdak, beperkte toegang tot zorg en een 
wankele sociale basis. Wanneer de ondersteuning 
die het re-integratietraject kan bieden te laat op 
gang komt en deze problemen tijdens de detentie 

onvoldoende worden onderkend, dan vergroot 
dat de kans op recidive aanzienlijk. 
 
Een respondent in het onderzoek beschrijft hoe 
moeizaam het proces van fasering en 
voorwaardelijke invrijheidstelling (v.i.) kan 
verlopen, zelfs wanneer men zich ‘aan alle regels 
houdt’. 

“Ik had het faseren bijna opgegeven. Ik 
ben altijd groen geweest, ik heb altijd met 
alles meegedaan. Alsnog ben ik achttien 
maanden bezig geweest om v.i. rond te 
krijgen. Ik voelde gewoon aan mezelf dat 
ik gestrest raakte. Ik ga dingen aan het 
thuisfront beloven en dan komen ze in de 
PI weer met dingen wat ik moet doen. Dan 
moet ik weer aan mijn kinderen vertellen 
dat het niet doorgaat. Beloftes worden 
niet nagekomen, je verliest het 
vertrouwen. Uiteindelijk door steun van 
mijn vriendin heb ik toch doorgezet en 
advocaten ingeschakeld, maar ik merkte 
aan mezelf dat ik het gevoel had: weet je, 
ik zit het gewoon helemaal uit.” (Doekhie 
e.a. 2024, p. 151) 

 
De onderzoekers signaleren dat dergelijke 
ervaringen niet op zichzelf staan. In het rapport 
wordt opgemerkt dat de “complexe, onduidelijke 
en onoverzichtelijke systemen” waarin 
gedetineerden zich moeten bewegen, bijdragen 
aan gevoelens van onrechtvaardigheid en een 
lage mate van vertrouwen in instanties als 
gemeente, reclassering en zorginstellingen (2024, 
p. 136). Het wantrouwen betreft niet alleen 
afzonderlijke organisaties, maar ook de 
samenwerking tussen hen, die vaak gebrekkig en 
ondoorzichtig blijkt. 
 
In de beleving van het re-integratietraject door 
(ex)gedetineerden in en na detentie met 
betrekking tot materiële re-integratie, geven veel 
geïnterviewden aan dat ze niet het gevoel 
hadden dat zij vanaf het begin van hun straf 
toewerkten naar hun terugkeer in de 
samenleving en voelden zich vlak voor vrijlating 
niet goed voorbereid. De contacten met re-
integratieprofessionals verschilden sterk en 
hingen af van hun bereikbaarheid, een 
vertrouwensband en geboden daadwerkelijke 



61 
 

hulp. Ongeveer de helft van de geïnterviewden is 
(enigszins) positief over de geboden 
ondersteuning, terwijl de andere helft uiterst 
negatief is over tijdgebrek, ontoegankelijkheid en 
gebrek aan hulp. Vooral kortverblijvenden geven 
aan nauwelijks re-integratieaanbod te krijgen, 
ondanks hun vaak complexe problematiek. Bij 
langverblijvenden is het aanbod groter, maar 
deelname is voor een deel van de re-
integratieactiviteiten afhankelijk van goed 
gedrag, waardoor juist de groep waarvoor 
ondersteuning noodzakelijk is weinig aan re-
integratie werkt. Het blijkt dat veel 
gedetineerden de inrichting verlaten zonder dat 
basisvoorwaarden als inkomen en huisvesting op 
orde zijn.  
 
 

 
 Na vrijlating kampt meer dan de helft 

met gebrek aan werk of uitkering en 
heeft bijna een kwart geen onderdak. 

 

 

 
 
De belangrijkste obstakels liggen in de complexe 
persoonlijke problematiek, onduidelijke 
procedures en het geringe vertrouwen in 
instanties.  
 
 

 
 
 
Daarbij voelen veel ex-gedetineerden dat 
begeleid wonen of inwonen bij bekenden formeel 
wel voldoet, maar feitelijk geen stabiele of 
wenselijke basis biedt voor een nieuwe start. 
 
De beleving van sociale, formele en persoonlijke 
re-integratie tijdens en na detentie laat zien dat 

veel gedetineerden niet goed voorbereid worden 
op het vinden van aansluiting bij het leven buiten. 
Verlofregelingen worden als onduidelijk en 
bureaucratisch ervaren, en redenen voor 
afwijzing zijn niet altijd duidelijk, wat demotiveert 
— vooral als verlof bedoeld is voor belangrijke 
gebeurtenissen in het sociale netwerk. Een groot 
deel van de onderzochte groep komt zonder 
verlof vrij, zonder de kans geleidelijk te wennen 
aan de buitenwereld, wat de mentale overgang 
zwaar maakt. De steun van een sociaal netwerk 
blijkt daarbij cruciaal, maar is lang niet altijd 
aanwezig of onderhouden. Ook op formeel vlak 
lopen ex-gedetineerden vast: het vinden van 
werk of dagbesteding wordt belemmerd door het 
ontbreken van een VOG en door ervaren 
stigma’s, terwijl professionele begeleiding vaak 
ontbreekt. Deze uitsluiting van de arbeidsmarkt 
maakt motivatie fragiel. De onderzoekers stellen 
vast dat wanneer er weinig ondersteuning wordt 
ervaren en er op re-integratiegebied weinig 
doelen worden behaald, dat de kans bestaat dat 
motivatie en optimisme op den duur plaatsmaken 
voor pessimisme en passiviteit en kunnen leiden 
tot terugval in oude patronen. 
 
Er zijn door de respondenten ook goede 
ervaringen met re-integratiemogelijkheden en re-
integratieprofessionals naar voren gebracht. Dat 
gebeurde wanneer men zich door re-
integratieprofessionals gehoord voelden. Ze 
waardeerden het wanneer professionals er blijk 
van gaven een menselijke bejegening te hanteren 
en oprecht mee te denken en mee te willen 
helpen, en aan te sluiten bij hun belevingswereld.  
 
 

 
 Maar het onderzoek laat vooral zien dat 

er bij deze groep (ex-)gedetineerde 
personen een grote mate van 
wantrouwen bestaat ten opzichte van re-
integratieprofessionals. 

 

 

 
 
Dit gebrek aan vertrouwen lijkt onder andere 
voort te komen uit slechte (eerdere) ervaringen 
met professionals in het strafrechtsysteem en de 
samenwerking tussen instanties, maar ook door 



62 
 

wantrouwen in de omgeving en maatschappij in 
het algemeen. Hier tegenover staat dat instanties 
die in de beleving van (ex-)gedetineerde 
personen geen verlangstuk zijn van het punitieve 
strafrechtsysteem worden makkelijker vertrouwd 
en dat geldt ook voor organisaties die (deels) 
buiten het justitieel kader werken, zoals van de 
gemeente, bewindvoering en vrijwilligers. 
 
 
Geestelijke verzorging als oefenruimte  
In een detentiecontext, waar wantrouwen vaak 
een noodzakelijke strategie is om staande te 
blijven, kan geestelijke verzorging functioneren 
als een symbolische en existentiële tegenruimte. 
Gedetineerden bewegen zich dagelijks in een veld 
waarin vertrouwen en zelfvertrouwen 
voortdurend op de proef worden gesteld: 
vertrouwen in anderen is riskant, en vertrouwen 
in zichzelf is vaak aangetast door schaamte, 
trauma of eerdere teleurstellingen.  
 
De geestelijk verzorger begeeft zich in datzelfde 
veld — niet erbuiten, maar middenin. Zijn of haar 
betrokkenheid krijgt betekenis binnen die 
spanningsvolle werkelijkheid van afhankelijkheid, 
controle en beperkte keuzeruimte. In de omgang 
met justitie, medegedetineerden of hulpverleners 
kan de vraag “Kan ik je vertrouwen?” zelden echt 
worden gesteld; er is vaak geen tijd, geen vrijheid 
of geen alternatief.  
 
 

 
 In die werkelijkheid vertegenwoordigt 

geestelijke verzorging een vorm van 
presentie waarin niet het oordeel of de 
gedragsverandering centraal staat, maar 
het luisteren, verstaan en duiden van 
wat iemand meemaakt. 

 

 

 
 
De kern van geestelijke verzorging binnen justitie 
ligt in het bijdragen aan het herstellen van 
relationele betrouwbaarheid. Dit gebeurt niet via 
gedragsmatige interventies, maar via ontmoeting, 
taal en erkenning: geestelijke verzorging richt zich 
op de existentiële dimensie van betekenis en 
vertrouwen. Het ambtsgeheim vormt daarbij een 

onmisbare voorwaarde: in een omgeving waarin 
bijna elk gesprek, elk verzoek en elke emotie 
wordt geregistreerd of geïnterpreteerd, biedt de 
vertrouwelijkheid van het ambt een zeldzaam 
domein van vrijheid. 
 
Voor veel gedetineerden kan dit de eerste plek 
zijn waar zij woorden kunnen geven aan hun 
ervaringen zonder hun eigen strategische 
bijbedoelingen of angst voor repercussies. Een 
opmerking als “wat u zegt blijft tussen ons” kan in 
die context een bijna sacramentele lading krijgen: 
het opent een ruimte waarin spreken weer 
mogelijk wordt en waarin iemands eigen stem 
terugkeert. In termen van Luhmann (1979) kan 
men zeggen dat hier het communicatieve 
systeem van het recht — dat feitelijk functioneert 
op basis van toetsing aan de wet en consistente 
beoordeling van strafbare feiten — hier wordt 
aangevuld door een ander systeem: dat van 
religieuze zingeving en relationele bevestiging 
van eigenwaarde. 
 
 

 
 
 
Vertrouwen in de geestelijke verzorging ontstaat 
echter niet vanzelf. Het wordt opgebouwd door 
herhaalde ervaringen van betrouwbaarheid: het 
nakomen van afspraken, het eerlijk aangeven van 
grenzen, en het niet gebruiken van persoonlijke 
informatie voor andere doeleinden. 
Betrouwbaarheid is hier geen instrumenteel 
middel, maar een morele houding die uitdrukking 
geeft aan respect voor de ander als persoon. 
 
Tegelijkertijd draagt geestelijke verzorging een 
spirituele dimensie in zich die verder reikt dan het 
intermenselijke. Vertrouwen wordt niet enkel 



63 
 

gezien als verwachting van betrouwbaar gedrag, 
maar als een existentiële houding: het vermogen 
om zich toe te vertrouwen aan iets of Iemand 
buiten zichzelf.  
 
 

 
 Binnen religieuze kaders wordt dit 

aangeduid als godsvertrouwen — een 
vertrouwen dat niet afhankelijk is van 
verdienste, maar ervaren wordt als 
genade. 

 

 

 
 
In de context van detentie betekent dit dat de 
geestelijk verzorger, in het contact met mensen 
die door de maatschappij of door zichzelf soms 
als ‘afgeschreven’ worden gezien, blijft getuigen 
van de mogelijkheid van herstel. 
 
Geestelijke verzorging kan zo bijdragen aan het 
herstel van de horizon van mogelijkheden. Door 
ruimte te bieden aan verhaal, schuld, verlangen 
en hoop, helpt zij gedetineerden de mogelijkheid 
te hervinden om opnieuw betekenis te geven aan 
hun leven. Niet als alternatief voor het recht of 
de psychologie, maar als complementaire praktijk 
die gericht is op het herstel van vertrouwen en 
zelfvertrouwen. In deze zin is geestelijke 
verzorging een oefenruimte van vertrouwen — 
een laboratorium waarin mensen, soms voor het 
eerst sinds lange tijd, kunnen ervaren dat hun 
verhaal er mag zijn, en dat het gedeeld kan 
worden zonder risico. Het kan mensen moed 
geeft om met meer zelfvertrouwen met hun 
leven verder te gaan, waar mogelijk gesterkt door 
vertrouwd te raken in een (geloofs)gemeenschap 
waar ze zichzelf mogen zijn. 
 
 
Slotbeschouwing – vertrouwen herwinnen 
In Luhmanns termen is vertrouwen het middel 
waarmee mensen de complexiteit van hun 
wereld hanteerbaar maken; zelfvertrouwen is het 
geloof dat men zelf in staat is te handelen binnen 
die complexiteit. In detentie staan beide 
voortdurend onder druk. Gedetineerden moeten 
zich bewegen in een omgeving waarin elke 
beslissing, elk contact, afhankelijk is van anderen 

– van medewerkers, instanties, 
medegedetineerden. Wantrouwen is dan geen 
karaktergebrek, maar vaak een noodzakelijke 
strategie om zichzelf te beschermen. Herstel van 
vertrouwen vraagt daarom meer dan controle of 
structuur: het veronderstelt relaties waarin 
betrouwbaarheid wordt ervaren en bevestigd. 
 
De bevindingen van het Leids onderzoek laten 
zien dat re-integratie meer is dan een 
beleidsmatig traject; het is een oefening in 
vertrouwen. Het rapport wijst op structurele 
verbeterpunten: maak toegang tot re-integratie 
niet afhankelijk van gedrag, versoepel 
verlofregels, bied ook kortverblijvenden 
perspectief, geef overzicht en duidelijkheid, 
verbeter samenwerking tussen instanties, en 
besteed meer aandacht aan de sociale en 
emotionele voorbereiding op vrijlating. Deze 
aanbevelingen tonen dat vertrouwen niet alleen 
een individuele deugd is, maar ook een 
systeemkwaliteit: het groeit waar beleid 
voorspelbaar en rechtvaardig is. Ze laten zien dat 
re-integratie geen enkelvoudig administratief 
proces is, maar een sociaal en moreel weefsel van 
verwachtingen, beloften en betrouwbaarheid. 
Want waar systemen niet goed op elkaar 
aansluiten verdwijnt niet alleen praktische steun 
maar ook het gevoel van rechtvaardigheid — en 
daarmee de basis waarop (zelf)vertrouwen kan 
groeien. 
Wanneer ex-gedetineerden gevraagd wordt één 
ding te noemen dat er volgens hem of haar 
ontbreekt in het detentie/re-integratiesysteem 
dan noemen ze ondersteuning-gerelateerde 
woorden zoals hulp, begeleiding en een veilige re-
integratieplek. Maar ze noemen volgens de 
onderzoekers ook ‘opvallend veel woorden die te 
maken hebben met de omgang en het maken van 
verbinding, zoals betrokkenheid, contact, 
aandacht en respect’. (Doekhie, p.165) Het zijn 
begrippen waarbij vertrouwen de basis vormt 
voor het goede gevoel dat er echt samengewerkt 
wordt aan het opruimen van de problemen op de 
weg terug naar samenleving buiten.  
 
Geestelijke verzorging werkt niet primair met 
regels, maar met betekenis; niet met beloning, 
maar met belofte. In de vertrouwensrelatie 
tussen gedetineerde en geestelijk verzorger kan 



64 
 

de mogelijkheid tot vertrouwen en 
zelfvertrouwen op een unieke wijze opnieuw 
worden geoefend. Daarmee draagt geestelijke 
verzorging op haar eigen manier bij aan de 
morele en spirituele dimensie van re-integratie: 

mensen helpen geloven dat ze opnieuw kunnen 
deelnemen aan een wereld die hen wel of niet 
afwijst, maar waarin ook mensen zijn die 
(ex)gedetineerden van harte willen steunen om 
een hele nieuwe start te maken. 

 
 
 
Fons Flierman is adjunct hoofdaalmoezenier 
 
 
 
1 Ik volg hier Niklas Luhmann (1979; 2000a; 2000b). Zie over vertrouwen Flierman (2012) p. 81-87 en over het 
onderscheid tussen vertrouwen en zelfvertrouwen voetnoot 134 
2 Doekhie, J, Koenraadt, Rosa & Besten A. den, (2024). Van bajes naar buiten. Leiden: Universiteit Leiden. 
 
 
 
Literatuur 
Doekhie, J, Koenraadt, Rosa & Besten A. den, (2024). Van bajes naar buiten. Leiden: Universiteit Leiden. 
Flierman, A.D.M. (2012). Geestelijke verzorging in het werkveld van justitie. Leiden: Eburon. 
Luhmann, N. (1979). Trust and power. Chichester: Wiley. 
Luhmann, N. (2000a) Familiarity, Confidence, Trust: Problems and Alternatives. In: Gambetta, D. (ed.), 
Trust: Making and Breaking Cooperative Relations. (p. 94-107).  
Luhmann, N. (2000b). Vertrauen. Ein Mechanismus der Reduktion sozialer Komplexität. 4 Auflage. 
Stuttgart: Lucius & Lucius. 
 
 
 
(terug naar de inhoudsopgave) 
 
    
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

---- 

+++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++  



65 
 

COLUMN 
Column door Hanneke Allewijn 
 

  



66 
 

CULTUUR 
 

Geïncarneerde liefde  
 

recensie door Geert Rozema 
 
 
Typhoon 
Liefde is de baas 
De kunst van moedig leven 
 
Uitgeverij Spring 
16 sepember 2025 
272 pagina’s 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

---- 

+++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++ 
 
Diepe dalen en hoge pieken 
Daar waar hij schuurt is Glenn de Randamie op 
zijn best, in zijn openhartige en intieme inkijkje in 
zijn leven. Man van paradoxen. 'Zoekend naar 
vrijheid in de beperking'. Hiermee zeker ook 
leesvoer voor onze gedetineerden. Diepe dalen 
en hoge pieken bewandelt hij, telkens hervindt hij 
de moed om de angst in de ogen te kijken en het 
leven weer op te pakken. 
 
 
Vallen en opstaan 
Openhartig is hij over de momenten dat hij 
omringd wordt door duisternis. Hiermee raakt hij 

aan thema’s van eeuwenoude mystici uit de 
christelijke traditie. 

"Stilte lijkt opeens niet de afwezigheid van 
iets, maar de aanwezigheid van alles." 
(Blz. 163) 
  

De artiest Typhoon beschrijft met zijn inmiddels 
bestseller een integere en kwetsbare zoektocht 
naar hoe liefde te worden. Zoeken om de 
vleesgeworden liefde te worden. Hier hoort 
onloochenbaar vallen en opstaan bij. En dat geldt 
ook voor de lezer: het is niet altijd even makkelijk 
door te komen dit boek: sommige thema’s 
herhalen zich, een strengere eindredactie had het 
leesbaarder kunnen houden en wat minder 



67 
 

navelstaarderig. Want dat is het soms toch een 
beetje geworden, en dat maakt het soms wat 
vermoeiend. 
  
 
Mee aan de slag 
Vrij naar de profeet Jesaja: Glenn, zie je het niet, 
het is allang begonnen. We zijn zelf licht. 
Reisbegeleider. Groeiend in dienstbaarheid. 
Hoogsensitief. Kan het soms uit zelfbescherming 
wat minder intensief?  
 
Mooie en spannende ontwikkel-en groeivragen. 
Moed hebben we nodig om ongemakkelijk te zijn 
met onszelf om uiteindelijk te kunnen groeien 
aan je eigen blinde vlekken, verantwoordelijkheid 
te nemen over je leven. Hoe check jij bij jezelf in 
en hoe leer je luisteren. Dicht bij jezelf blijven en 
zo thuiskomen. Eerlijk zijn, grenzen stellen als 
daad van liefde ook in pastorale werk als 
geestelijk verzorger. Hoe moeilijk! Wezenlijke, ja, 
existentiële vragen waarover ik met mijn mannen 
in gespreksgroepen in de gevangenis ook zeker 
mee aan de slag kan. 
  
 

Heftige voorgeschiedenis 
Boeiend ten slotte Glenns de Randamies 
persoonlijke affiniteit met het lied: Amazing 
Grace, over een ooit verdwaalde ziel die de weg 
terugvindt. John Newton de achttiende eeuwse 
Britse schrijver van dit lied.  
 
 

 
 Voormalige slavenhandelaar en later 

prediker die het licht zag en zich 
bekeerde en zich ging inzetten voor het 
goede en de liefde. 

 

 

 
 
Zoals dit mooie lied een heftige voorgeschiedenis 
kent, zo blijkt De Randamie die ook te hebben 
wanneer hij op zoek gaat naar zijn eigen wortels. 
En zo is de cirkel weer rond. En is dit boek een 
getuige van moed. Het leven is niet zwart-wit zo 
maakt hij duidelijk. Het gaat er om in het nu 
positie te leren kiezen, hoe complex onze 
geschiedenis soms ook is.

 
 
 
Geert Rozema, justitiepastor PI Alphen aan den Rijn 
 
 
 
 
(terug naar de inhoudsopgave) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

---- 

+++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++  



68 
 

UIT HET VELD 
De dood als straf 
Vergelding en vergeving in de VS 
 

Joop Bouma 
Mazirel Pers 
 

door Renilde van Wieringen 
 
 
 
Op woensdagmiddag 15 oktober, een paar dagen na de Zondag van 
de Gevangene (dit jaar op 12 oktober), is er in Utrecht in het ‘Huis 
van Dominicus’ een lezing van voormalig Trouw-journalist Joop 
Bouma. De lezing gaat over zijn recente boek: De dood als straf.  
Een behoorlijk zwaar onderwerp voor een zonnige 
woensdagmiddag. Het boek gaat over de doodstraf in de VS, een 
land waar Nederland historisch sterke banden mee heeft.  
 
 

 
 

---- 

+++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++ 
 
Wel of niet herinvoering 
In 2024 is er in Nederland een onderzoek 
gehouden (bron: Nipo, Ipsos I&O en Staat van het 
Recht / Trouw) naar wat men zou vinden van de 
herinvoering van de doodstraf. 35% vindt de 
doodstraf een goede straf. Dat zou inhouden dat 
van het aanwezige publiek tijdens de lezing 
statistisch gezien 1/3 voor de doodstraf zou 
moeten zijn. Er gaan geen handen de lucht in.  
Misschien omdat de vraag niet expliciet als vraag 
wordt gesteld, of omdat de aanwezigen de 2/3 
tegenstanders vertegenwoordigen. In de VS is 
53% voor de doodstraf. 

Daarna vertelt de Bouma dat de SGP, die tegen 
abortus en ook tegen euthanasie is, wel een 
voorstander van de doodstraf is. Iets wat de 
spreker niet begrijpt. 
In 27 staten van de VS kan de doodstraf worden 
opgelegd. Over hoe humaan een doodstraf is en 
hoe deze wordt moet worden uitgevoerd is al 
decennia lang discussie.1 
 
 
Brief ter dood veroordeelde 
Bouma is eigenlijk in het onderwerp ‘gerold’ en 
wel in 1992. Hij had er zeker interesse in, maar 



69 
 

een reis naar de VS was niet iets wat in die tijd 
zomaar kon en werd vergoed. Echter, toen de 
staat Georgia werd uitverkoren voor de 
Olympische Winterspelen van 1996, was er wel 
de mogelijkheid om te gaan. Georgia moest op de 
kaart worden gezet en journalisten waren er 
welkom. Bouma ging ook en kon meteen 
onderzoek doen betreffende de doodstraf in de 
VS. Hij was hierin geïnteresseerd geraakt door 
een brief van de ter dood veroordeelde Victor 
Roberts. Die brief stond gepubliceerd in het 
magazine ‘Wordt Vervolgd’ van Amnesty 
Nederland. 
 
In die brief staat onder andere wat Roberts het 
meest deprimerend vindt “het wachten op 
bezoek van familieleden, christenen, een vriend, 
maar dan slechts teleurgesteld worden. Omdat er 
niemand komt, omdat het niemand iets kan 
schelen”. 
 
 
Foto’s 
Bouma laat vervolgens een foto zien van een jong 
meisje. Het betreft Rebecca Kunach, ook wel 
Becky genoemd. In 1979 werd ze in haar huis in 
de staat Florida door een insluiper ernstig 
misbruikt en gruwelijk vermoord. Becky was 6 
jaar. 
De dader, Bryan Jennings, krijgt de doodstraf 
opgelegd. Omdat Jennings een advocaat heeft, 
wordt er zorgvuldig naar het vonnis gekeken. 
Jennings is drie keer ter dood veroordeeld. Dat 
wil zeggen dat er twee keer fouten zijn gemaakt 
en dat het proces dan weer opnieuw wordt 
gestart en dat de dader wederom tot de 
doodstraf veroordeeld kan worden. En dat is 
gebeurd. Zowel bij de keren dat er fouten waren 
gemaakt, als bij de laatste keer. 
 
Een andere foto die Bouma laat zien is van het 
jonge meisje Susie Marie Jaeger. Ze is zeven jaar 
jong wanneer ze in 1973 tijdens een vakantie met 
haar ouders en zussen in Montana wordt 
ontvoerd, verkracht en vermoord.  
 
 
De familie van Becky 
De familie van Becky is na de gruweldaden en 
moord verscheurd geraakt. Bouma heeft zowel 

de moeder als de dochter van Becky mogen 
interviewen.  
De moeder heeft geprobeerd vanuit christelijk 
perspectief te kijken, maar ze zegt dat dat haar 
niet gelukt is. Ze vindt de doodstraf terecht. En 
eigenlijk vindt ze dat als de dader echt spijt heeft, 
hij er zelf een einde aan had moeten maken. Het 
zal voor haar een hele opluchting zijn wanneer de 
executie eindelijk wordt uitgevoerd. 
Samantha, de zus van Becky, heeft in het 
interview gezegd dat ze elkaar als gezin verloren 
hebben.  
 
 
Onlangs uitgevoerd 
Vanuit de aanwezigen wordt de vraag gesteld of 
je nog wel van leven kunt spreken wanneer je 
decennia lang in een dodencel moet verblijven. 
Bouma vertelt dat hij ook Bryan Jennings heeft 
mogen interviewen. In dat interview vertelt 
Jennings dat hij voelt dat het leven in de gesloten 
samenleving waarin hij zit toch zinvol is. Hij wil als 
een beter mens streven. Door het systeem wordt 
hij nog steeds gezien als het twintig jarige 
monster van die gruwelijke daden. 
Kinderverkrachter en kindermoordenaar is het 
laagste van het laagste.  
Hij praat liever niet over deze gruwelijke episode 
van zijn leven. 

“Rationeel gezien ben ik schuldig. Mijn 
hart zegt iets anders. Maar voor de 
nabestaanden zijn dit soort gedachten 
natuurlijk niet te accepteren. Dat begrijp 
ik heel goed.” (p. 90) 

 
Onlangs heeft na ruim 45 jaar in een cel te 
hebben geleefd die niet groter is dan een 
parkeervak, de executie plaatsgevonden. 
 
 

 
 Op een andere slide staan een aantal 

uitspraken van Jennings. “Ik wil niet 
dood. Nog niet. Ik leef om een beter 
mens te worden voordat ik doodga” en 
ook “Als het moment komt dat ze me 
gaan ombrengen, zullen ze iemand 
anders doden dan de twintig-jarige van 
toen”. 

 

 



70 
 

De familie van Susie 
Marietta Jaeger is de moeder van de vermoorde 
Susie. Bouma heeft ook haar kunnen interviewen. 
Ze is, ondanks de gruwelijkheden en de moord op 
haar dochter, tegen de doodstraf.  
 
Ze begrijpt de vergelding, maar de realiteit van de 
dood van haar dochter verandert daar niet mee. 

Of zoals een Chinese zegswijze het aangeeft: “Hij 
die wraak zoekt, moet twee graven delven”.  
 
Voor de moeder van Susie is vergeving een basis 
van haar relatie met God. Ondanks alle 
gruwelijkheden die haar dochter is aangedaan, 
wilde ze vasthouden aan vergeving. Inmiddels is 
ze activiste geworden tegen de doodstraf. 

 
 
 
 
Dr. Renilde van Wieringen is pastoraal theoloog, werkzaam in het R.-K. justitiepastoraat, 
beeldend kunstenaar en redactielid Pastorale Verkenningen. 
 
 
 
1 Doodstraf in de VS: 'Een humane methode bestaat niet' 
 
 
 
 
 
(terug naar de inhoudsopgave) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

---- 

+++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++  

https://nos.nl/artikel/2587731-doodstraf-in-de-vs-een-humane-methode-bestaat-niet


71 
 

UIT HET VELD 
Op pad met nabestaanden van slachtoffers van een geweldsmisdrijf 
 

door Marian Boersen 
 
 
 
De vraag werd me een paar jaar geleden al gesteld en had toen een 
verkennend karakter. Ik reageerde er positief op. Nu werd de vraag 
heel concreet: “Wil jij dit jaar mee met de bedevaart naar Lourdes, als 
begeleider van mensen die nabestaande zijn van iemand die door een 
geweldsmisdrijf om het leven is gekomen?” 
 

 
 
 
 
 

---- 

+++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++ 
 
De verhalen 
Op een zaterdag in augustus was er een 
kennismakingsdag georganiseerd, zodat wij 
vooraf al wisten met wie we op reis zouden gaan. 
Een paar weken later was het zover. We maakte 
als kleine groep van 18 personen deel uit van een 
veel grotere groep van in totaal 500 Nederlandse 
bedevaartgangers. De grote groep volgde het 
programma zoals opgesteld door de organisatie, 
wij konden ons eigen programma volgen opdat 
we maximale begeleiding konden geven aan onze 
groep mensen die zo’n groot verdriet in hun 
leven te dragen hebben. Hoe groot dat verdriet is 
bleek uit de verhalen die op de tweede dag 
werden verteld en waar we de hele dag de tijd 
voor namen. ‘Mijn moeder werd gestalked en 
later vermoord door mijn vader.’ ‘Mijn zoon is 
doodgeschoten.’ ‘Het huis van mijn dochter en 
schoonzoon is in brand gestoken waardoor zij zijn 
gestikt.’ ‘Mijn schoonzoon heeft mijn dochter 

vermoord en haar lichaam verstopt’. Schrijnende 
verhalen, schokkend en boos makend. Hoe 
kunnen mensen dit elkaar aan doen? Waar 
blijven wij met onze mooie woorden van goed 
zijn voor elkaar en wat je niet wilt dat jou 
geschiedt, doe dat ook een ander niet?  
 
 
Gedeeld verdriet 
De groep deelde verdriet met elkaar. Dat gaf 
ruimte en het gaf erkenning van het leed dat je 
meedraagt. Ook al gebeurde het bij een paar 
mensen al vele jaren geleden, het verdriet blijft, 
het tekent je leven. Zij hebben in de praktijk 
ervaren dat veel mensen om hen heen afhaakten 
‘hou er eens over op, ga verder met je leven’, 
‘eigen schuld, moest hij zich maar niet met drugs 
bezighouden’. Tijdens deze reis herkenden de 
mensen elkaars verhaal omdat ze zelf ervaren dat 
het verdriet nooit stopt. Misschien gaan de 



72 
 

scherpste randjes er wat af, maar het verdriet 
stopt nooit.  
 
De lichtprocessie was zeer indrukwekkend. In het 
donker, ieder met een kaars in de hand, 
rondtrekkend op het grote plein, allen tegelijk de 
rozenkrans biddend en ‘Avé Maria’ zingend. Zeer 
indrukwekkend, ieder ervaarde dat zo. De 
verbondenheid met elkaar, het gedeelde 
vertrouwen, deel uitmaken van een grote groep 
mensen, groter nog dan onze eigen pelgrimgroep. 
Mensen uit de hele wereld komen hier samen, 
bidden en zingen met elkaar. Rituelen helpen om 
gevoel een plek te geven. Alsof hemel en aarde 
hier elkaar raken. 
 
Met de groep hebben we de kruisweg gelopen. In 
14 staties is de lijdensweg van Jezus uitgebeeld. 
Deze staties, levensecht en levensgroot, staan op 
een berghelling. Het lopen langs deze staties is al 
een inspanning op zich. Bij elke statie hielden we 
een bezinningsmoment.  
 
 

 
 Eerst vertelden we iets over hoe het voor 

Jezus moet zijn geweest, daarna een 
reflectie op hoe onze groep vergelijkbare 
ervaringen heeft. Voor de rechter staan, 
een kruis moeten dragen, getroost 
worden, iemand het graf indragen… 

 

 

 
 
Sommige deelnemers hadden hun eigen teksten 
geschreven, die daar werden voorgedragen, 
iemand zong een lied. Het was zeer indringend, 
tranen vloeiden, verdriet werd zichtbaar.  
 
 
Gebedsvieringen en gesprekken 
In de basiliek van Onze-Lieve-Vrouw Onbevlekt 
Ontvangen, zijn ook kleine kapelletjes. Hier 
hielden wij onze eigen gebedsvieringen. Zittend 
of staand in een kring werd een evangelieverhaal 
gelezen, gebeden opgezegd, kaarsen gebrand, 
voorbeden uitgesproken. Samen hebben we 
gezongen. De sfeer in deze ruimtes gaf een eigen 
vertrouwdheid, een saamhorigheidsgevoel. Maar 
ook het gevoel dat we deel uitmaken van een 

heel grote gemeenschap. Dat God ons draagt, ons 
nabij wil zijn, door alle moeilijkheden heen.   
 
In de gesprekken die we met elkaar hadden 
kwamen onderliggende thema’s naar boven. De 
eenzaamheid die mensen ervaren. Ook de 
onverwachte ontwikkelingen: ‘mijn 
schoondochter gaat haar eigen gang, ik ben mijn 
zoon kwijt maar ook mijn kleinzoon.’  
 
Een groot thema was de boosheid, soms zelfs 
woede, naar de dader. Iemand zei: “Ik hoop dat 
God hem straks ter verantwoording roept”. Een 
ander kon zo ver nog niet gaan en zei: “Als hij 
buiten komt is hij voor mij”.  
 
 

 
 Vergeving was een moeilijk thema. Hoe 

kun je iemand vergeven die jou zoiets 
ergs heeft aangedaan en die het leven 
van een ander bewust heeft beëindigd? 

 

 

 
 
Want wat voor angst heeft iemand meegemaakt, 
hoe waren die laatste weken, dagen, uren, 
minuten? 
Over een paar weken zullen we als groep 
opnieuw bij elkaar komen. Om na te praten en 
van elkaar te horen wat Lourdes heeft gebracht. 
Daarna zal de groep lotgenoten elkaar blijven 
ontmoeten, de begeleiders zullen de groep 
loslaten.  
 
 
‘Jij bent ook nabestaande’  
Voor mijzelf kwam er een extra dimensie bij 
omdat vijf dagen voor ons vertrek mijn eigen 
islamitische GV-collega om het leven kwam als 
gevolg van een misdrijf. Dat verdriet, die schok, 
die onrust, die machteloosheid, voelde ik door 
alles heen. Lourdes heeft mij geholpen om dat 
verdriet een plek te geven. Helpend en helend 
was het vooral om op een ochtend in alle 
vroegte, het was nog donker, naar de 
kaarsenkapel te gaan en daar als eerste een kaars 
op te steken voor mijn collega, voor mijn eigen 
intenties en voor ieder die mij daarom gevraagd 
had. Dat de overledenen mogen zijn in het 



73 
 

hemelse licht en dat zij daar vrede mogen vinden. 
Dat wij hier op aarde het goede mogen doen en 
daar de kracht voor krijgen. 
“Jij bent ook nabestaande”, werd er tegen mij 
gezegd. Maar zo voelt het niet, tenminste niet in 
de betekenis zoals deze groep het ervaart. Met 
mijn collega had ik een zeer goed contact, maar 
het was iemand van het werk, niet iemand uit 
mijn privéleven. Bij mij zal dit verdriet slijten en 
herinnering worden. 
 
 
Terug in de inrichting 
Een week na de reis kom ik weer in de inrichting. 
Ik praat daar met daders. Mensen die ellende 
hebben veroorzaakt. Het is een grote 
omschakeling en het vraagt mij om me opnieuw 
te focussen op wat voor werk ik doe en waarom 
ik dat doe. Het kost me moeite. Het verdriet wat 
ik gezien heb, staat op mijn netvlies.  
Ik geef mezelf hiervoor de tijd en zoek eerst 
bewust de mensen op waarvan ik weet dat zij zelf 
gebukt gaan onder wat zij veroorzaakt hebben. 

Hun houding helpt mij om mijn plek weer te 
vinden. Want er zijn zeker gedetineerden die 
goed beseffen, of hun best daarvoor willen doen, 
wat ze anderen hebben aangedaan en daarvoor 
hun straf aanvaarden en uitzitten. Dat is voor mij, 
op dit moment, goed om te ervaren. Vanuit die 
positie kan ik weer verder.  
In de een-op-een gesprekken hoor ik de 
levensverhalen van de mensen en ook hun 
zorgen, hun pijn, hun angst. Het helpt om deze 
verhalen te horen. Niet ieder heeft een 
gemakkelijke start in het leven, niet ieder was 
gewenst of geliefd. Milieu, afkomst, rijk of arm, 
het vormt je. Het is geen excuus voor een misdrijf 
maar helpt soms wel om te begrijpen wat er 
gebeurd is. Vanuit dat gezichtspunt wil ik mijn 
werk blijven doen. Met de mensen op weg gaan. 
Hoop geven, inzicht, vertrouwen, uitzicht. 
Daarmee een klein stapje helpen zetten om 
levens ten goede te veranderen, naar het 
voorbeeld van Jezus, die het opnam voor de 
mens in de verdrukking. Moge de ervaring van 
Lourdes mij daarbij blijvend helpen.

 
 
 
 
Marian Boersen 
r.k. justitiepastor in P.I. Veenhuizen 
 
 
Deze reis werd georganiseerd door de Stichting PSG. Pelgrimage voor nabestaanden van Slachtoffers van 
Geweldsincidenten. www.psg.nl  
Er is ook een stichting die bedevaartsreizen naar Lourdes organiseert voor ex-gedetineerden. 
www.solvere4u.nl  
 
 
 
 
(terug naar de inhoudsopgave) 
 
 
 
 
 
 

---- 

+++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++ 

http://www.psg.nl/
http://www.solvere4u.nl/


74 
 

UIT HET VELD 
Ervaringen pilot devotionalia 
 

door Lydia Verhagen 
 
 
Het project ‘Binnen & Buiten’ heeft als één van haar doelstellingen het 
bevorderen van meer aandacht, kennis en begrip voor Roma, Sinti en 
reizigers in detentie en hun verwanten thuis. 
 

 
 
 
 

---- 

+++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++ 
 
Heel specifiek 
Eén van de manieren waarop we dit doen, op 
advies van intermediairs uit de eigen 
gemeenschappen, is het ter beschikking stellen 
van diverse devotionalia die heel specifiek voor 
mensen uit deze gemeenschappen betekenis 
hebben. 
 
Vlaggetjes of rozenkransen met de afbeelding van 
de voor Roma, Sinti en reizigers heilige Christoffel 
en Sara, beelden van Sainte Sara, een klok met 
een afbeelding van het wiel, herkenbaar als 
symbool van hun identiteit. 
 
In een pilotperiode hebben we, door middel van 
een bijdrage van het Woonwagenpastoraat, 
gratis hier en daar een aantal van deze 
devotionalia ter beschikking gesteld om te kijken 
wat de effecten zouden zijn om hiermee te gaan 
werken. Dit blijkt van alles op te roepen en in 
gang te zetten. 
Een paar voorbeelden daarvan volgen hier. 

Gevoel van thuis zijn 
Uitspraak van een man die een vlaggetje kreeg 
aangeboden met de afbeelding van het wiel: 
“de reizigersvlag geeft me een gevoel van thuis 
zijn. “ Trots maakt het me, dat ik ergens bij hoor. 
Net als de Marokkanen hun vlag hebben – geeft 
het me een gevoel van verbondenheid, dit is mijn 
zijn, mijn identiteit. 
 
De justitiepastor vertelt: 
“Het maakt dat  mannen zich gezien weten. 
Erkend in hun zijn. Dat ze er mogen zijn en dat 
hun identiteit iets is waar ze trots op kunnen 
zijn.” 
“De mooie spullen die we van Lydia en Petra 
hebben gekregen zorgen voor verbinding binnen 
de muren.” 
“Ik kom in gesprek met een groepje gedetineerde 
mannen dat aan het schilderen was op onze 
GV/medische gang. Blijkt dat 1 van de mannen 
reiziger is. We komen te spreken over jongens die 
ik ken, familie, vrienden. Even later geef ik de 



75 
 

man een reizigers-vlaggetje. En direct begint hij 
trots te vertellen over zijn wortels. Wie zijn oma 
was, waar de ene helft van zijn familie vandaan 
komt. En direct wordt het vertrouwelijk. Ontroerd 
raakt hij door de fraaie rozenkrans. 
 
 
Er ontstaan gesprekken over wat die identiteit en 
achtergrond inhoudt: 
“Het groen in de vlag staat voor grazige weiden 
en vruchtbaarheid, het blauw – symboliseert de 
lucht – de hemel waar niemand over beschikt, dat 
staat voor vrijheid, en het rondje in het midden is 
het wiel – dat verwijst naar onze woonwagens 
waar we tot voor kort nog mee reisden – en 
oudooms en tantes in Oost-Europa en midden 
Europa reizen er nog mee.” 
 
 

 
 
 
Naar aanleiding van het beeld van Sara dat in een 
stiltecentrum een plaats heeft gekregen: 
“Sara is belangrijk voor me, bij haar leg ik alles 
neer. Ze hoort bij ons. Ze is van ons volk. Ze weet 
wat er speelt en in me omgaat.” 
 
 
Reacties 
Een justitiepastor heeft de reacties bijgehouden 
op het reizigersvlaggetje dat zij op haar bureau 
gezet heeft: 
“Ergens puur uit nieuwsgierigheid maar zeker om 
te verbinden heb ik 28 juni jongstleden een 
reizigersvlaggetje op mijn bureau geplaatst. 
Benieuwd naar reacties en hopend op leuke 
gesprekken. 

2 juli 2024 
R: Ah, een reizigersvlaggetje, heb je daar wat 
mee? 
P: Jazeker! Ik ben zelf geen reiziger maar probeer 
me zoveel als mogelijk in te zetten voor Roma, 
Sinti en reizigers in detentie.  
R: Mooi initiatief. Net als voor mij bijvoorbeeld? 
Ik ben blij met wat mijn tante me via jou heeft 
gegeven! 
 
 
3 juli 2024 
Al sprekend over zijn familie wijst dhr. J. naar het 
vlaggetje op mijn bureau: ‘Je weet wel, familie is 
gewoon belangrijk’. 
 
 
19 juli 2024 
R: Wat een mooie vlag heb je! 
P: Ja he! 
R: Ja, die herken ik wel. Ik ben zelf reiziger en 
woon nog steeds in een woonwagen. Eigenlijk 
nog als enige van de familie! 
 
 
8 augustus 2024 
R: Van wie is die vlag? 
P: Van ‘mij’. 
R: Oh, ben je ook reiziger? 
P: Nee hoor, maar ik probeer me zoveel als 
mogelijk in te zetten voor Roma, Sinti en reizigers 
in detentie. 
R: Dat is fijn. Wat doe je zoal? 
P: Ik probeer onder andere regelmatig contact te 
leggen tussen reizigers en hun familie (dat is soms 
lastig binnen detentie) maar ik probeer ook meer 
begrip te krijgen bij collega’s voor reizigers en 
hun cultuur (en alle onbegrip die dat soms met 
zich meebrengt) binnen de inrichting. Een soort 
van vraagbaak of hulplijn voor de reizigers zelf 
maar ook voor collega’s. 
R: Dan weet ik voortaan bij wie aan te kloppen! 
P: Goed zo! 
 
 
16 augustus 2024 
S: Echt een mooi vlaggetje, ik zou er ook wel een 
willen hebben. Maar dan wel met paarden i.p.v. 
egels. Of gewoon zonder egels maar wel met 
wagen. 



76 
 

Dhr. vertelt over zijn opa en oma en zijn ouders 
en het reizen met paard en wagen. Hij heeft er 
zelfs aan zitten denken wanneer hij vrijkomt een 
tatoeage te laten zetten van het wiel. 
 
 
2 september 2024 
Een collega van bevolking loopt binnen en wordt 
afgeleid door de vlag: 
M: Heej, heb jij een Bargoense vlag? 
C: Een reizigersvlag, ja. 
M: Ja, wij noemen dat een Bargoense vlag. Mijn 
beste vriendin is reiziger. Ik kwam vroeger al bij 
hen thuis in zo eenzelfde wagen als op het 
vlaggetje. Ik weet nog dat ik een trapje op moest, 
schoenen onder aan de trap laten staan, kloppen 
en netjes vragen of je binnen mocht komen. Dat 
mocht gewoon altijd. Het was er ook altijd super 
netjes binnen en er was altijd wat te eten.  
 
Weet je en ik ken de verhalen ook he. En ja we 
komen veel reizigers tegen in detentie, neem 
nou… ow en … ken ik ook nog van vroeger. 
Maar overal heb je rotte appels, toch? 
 
C: ja hoor, ook tussen de driedelige pakken op de 
golfbaan… 
 
M: Nou dat. Reizigers zijn gezellige 
familiemensen. Zeker familie, heel belangrijk. 
 
 

 
 

Contact en verdieping 
Een simpel vlaggetje kan voor verbinding zorgen. 
De beweging kan ook van buiten vanuit de 
families komen. Zij vragen aan de intermediairs of 
er iets van de eigen cultuur, een rozenkrans van 
Sara, of een vlaggetje met wiel, Christoffel en 
Sara, naar iemand gebracht kan worden. Dit kan 
door de intermediair gedaan worden, maar ook 
door de pastor in de desbetreffende gevangenis. 
Zowel de gedetineerde Roma, Sinti en reizigers 
worden op deze manier gezien en gesteund, 
maar ook de pastores raken op deze manier meer 
op mensen uit deze gemeenschappen betrokken. 
Er ontstaat contact en verdieping in contacten. 
 
Soms kan een vlaggetje heel doelbewust ingezet 
worden om een proces op gang te brengen dat 
helpend kan zijn: 
Vanuit een familie buiten komt het bericht 
binnen bij één van de intermediairs dat de familie 
zich zorgen maakt over hem. Hij is heel 
teruggetrokken, een kwetsbare jongen die het 
moeilijk heeft tijdens zijn detentie. De 
intermediair geeft aan dat het belangrijk is dat hij 
een vlaggetje krijgt, zodat andere reizigers zien 
dat hij één van hen is en hem wat kunnen 
steunen en onder hun hoede kunnen nemen. We 
zorgen dat de justitiepastor een vlaggetje 
ontvangt en dit bij hem langs gaat brengen. Op 
deze manier ontstaat er een eerste contact met 
de pastor. Een aantal weken later blijkt de jongen 
zich al wat beter te voelen. Er zijn wat 
medegedetineerden die zich over hem 
ontfermen. 
Het blijft natuurlijk goed afwegen en volgen 
welke dynamiek er op gang komt met het ter 
beschikking stellen van deze devotionalia. Het is 
niet de bedoeling dat het een negatieve ‘macho-
uitstraling’ stimuleert. In de praktijk is hier echter 
niets van gebleken. 
 
 
Verbreding 
Het werken met specifieke devotionalia die voor 
Roma, Sinti en reizigers veel betekenis hebben, 
blijkt van waarde op meerdere manieren. 
Daarom willen we hier graag mee doorgaan, en 
dit verbreden naar meerdere justitiepastores en 
PI’s. 



77 
 

Uiteindelijk is het de bedoeling dat deze 
devotionalia besteld gaan worden door de 
justitiepastores zelf, vanuit het GV-budget van de 
PI. Dit werkt echter pas wanneer de 
justitiepastores hier de waarde van inzien. Dit 
hopen we te bereiken met het gratis ter 

beschikking stellen van de devotionalia voor een 
bepaalde periode. Dankzij een bijdrage van het 
solidariteitsfonds kunnen we voor nog een 
periode devotionalia ter beschikking stellen aan 
Roma, Sinti en reizigers.

 
 
 
 
Lydia Verhagen, projectcoördinator ‘Binnen & Buiten’ 
Haar e-mailadres bij het PWN: L.verhagen@rooihart.nl 
 
 
Voor meer informatie over de heilige Christoffel, de helper en tochtgenoot: 
No. 8 Zet je in voor de Ander 
 
 
 
 
 
(terug naar de inhoudsopgave) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

---- 

+++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++++ 

mailto:L.verhagen@rooihart.nl
https://www.pwin.nl/publicaties/levenswerkboekjes/52-no-8-zet-je-in-voor-de-ander

